

العدد 21 صيف 2019

#### هيأة التحرير:

رزاق ابراهيم حسن - د. علي متعب - علي سعدون حسن البحار - حذام يوسف طاهر - عدنان القريشي

#### الهيأة الاستشارية:

الفريد سمعان -أ.د. محمد حسين آل ياسين أحمد خلف - أ.د. سعيد عدنان أ.د. عدنان حسين العوادي -أ.د. صبحي ناصر حسين أ.د. نادية غازي العزاوي - د. خليل محمد ابراهيم أ.د. صالح زامل.





مجلة فصلية تصدر عن الاتحاد العام للأدباء والكتّاب في العراق ــالهركز العام

رئيس مجلس الإدارة: ناجـــح المعهـوري

رئيس التـحرير د. أحمد مهدي الزبيدي

سكرتير التحرير:

رسمية محيبس زاير

مدير التحرير:

عبد الأمير المجر

التصهيم والإخراج الفني : د. فلاح حسن الخطاط المصحح اللغوي: د صباح عبد الهادي

| $\overline{O}$ |
|----------------|
| ₽              |
|                |
| ⋖              |
| 9              |

| أما قبلحنون مجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 37 في رثاء شهيد الثقافة العراقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -6                                                                       |
| عن إبراهيم وعن وردته وأغنياته محمد خضير في نعي إبراهيم الخياط الاستثنائي محمد خضير إبراهيم الخياط الاستثنائي عبد السادة البصري موفق محمد (شاطي باطي) موفق محمد خلف كنت بحاجة لموتي احمد خلف وامتد بيني والدموع عتاب يحيى السماوي هكذا أنت أيها الموت جبار الكواز قنديل الى إبراهيم الخياط زهير بهنام بردى عبرة يوسف الى الراحل إبراهيم الخياط منذر عبد الحر الصباح الأول في الجنة رياض الغريب الصباح الأول في الجنة عمار المسعودي الدموع أسهل المراثي عمار المسعودي حقيقة غيابه تضرب رأسي مروان عادل حمزة رحلة الطائر الأبيض حسن البحار | 6<br>9<br>10<br>12<br>16<br>18<br>20<br>23<br>24<br>27<br>30<br>32<br>34 |
| - 103 الدراسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 38                                                                       |
| عمر السراي والبحث عن أفق شعري جديد الله الراهيم محمد النساق المضمرة في أمواج عبد الله الراهيم سمود الأنساق التشكيلي في الرؤيا واللغة سمود الأداء التشكيلي في الرؤيا واللغة معالم المعاصرة المعاصرة عبد على حسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 38<br>59<br>72<br>86                                                     |
| شخصية العدد $137-1$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 04                                                                       |
| صلاح خالص رائد الثقافة التقدمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 104<br>108<br>114<br>119<br>122<br>126<br>108                            |

| نصوص شعریة $177-1$                    | 138 |
|---------------------------------------|-----|
| ماض بسيط في بغدادبرينو أوبير          | 138 |
| اعترافات فی زنزانة الذکری             | 146 |
| جنون المعنى منذرعبد الحر              | 149 |
| يبدو النهار في هذه اللحظة كطريق زراعي | 156 |
| هذه البصرة يامولاي                    | 159 |
| كأن لاعين رأتفضل خلف جبر              | 162 |
| هكذا تكلم شهريار                      | 165 |
| الفتى ياس السعيدي                     | 169 |
| لا ظل في جوف الهاءأنهار مراد          | 171 |
| لي الآن هذا الرملرضا السيد جعفر       | 173 |
| سنبلة من ضياع                         | 176 |
| :                                     | 178 |
| كروزو الحزينحنون مجيد                 | 178 |
| مرثية حلم                             | 186 |
| شارلي شابلن يموت وحدهعلى السباعي      | 191 |
| " لا بحر في أيمن المدينة              | 195 |
| ثلاث قصص قصيرة                        | 200 |
| سوبر نوفاأنهار رحمة الله              | 203 |
| قصص قصيرة جداًفاهم وارد العفريت       | 207 |
| 234 - 2 ندوة العدد                    | 212 |
| النقد العراقي الحديث وسؤال المنهج     | 212 |
| فنون مسرحية وسينهائية $253-2$         | 235 |
| الصندوق الاسودصلاح الانباري           | 235 |
| السينما تستشرف مسارات عصرنا المعولم   | 247 |
| ر اما بعـــد                          | 254 |

254 الأدب النسوى ماذا يعنى ؟ .....

ـ محتويات المجلة لا تخضع في الترتيب للمفاضلة بين الأسماء بل للضرورة الفنية فقط.

ـ المجلة غير ملزَمة بنشر كل مادة تصل إليها.

ـ المواد المرسلة الى المجلة لا تعاد الى اصحابها سواء نشرت أم لم تنشر. ـ البريد الإلكتروني:

aladebaliraqi1960@yahoo.com

ـ رقــم الإيداع في دار الكتــب والوثائق في بغداد : 2182 لسنة 2016





فلقد غادرنا إبراهيم مصحوباً بخلود عظيم؛ رجلاً زينته الأعمال، وأجمعت عليه القناعات..

رجلاً في عداد رجال؛ متبصراً بعين نسر، وبصيرة حكيم، يقول الأشياء صمتاً، ويعلنها، إن شاؤوا، جهرا.

كثيرُ صوته صامتٌ، وقليلُه هادرٌ، وفي كلا الحالين تتواشج الحقيقة لديه مع الصدق، والصدق مع الحقيقة، بلا مراءاة ولا خذلان..

يعرف مهمته ويعطيها أكثر منها، فقدم لها رأسه قبل كتفيه، مثلما قدمه قبل جسده حين آن الأوان، فساح الدم الكريم مفترشاً سواء الطريق.

مبكرة ،هي الأشياء الثمينة، ترحل، فنلاحقها بعزيمة آفلة، فنحزن لأننا لم نقبض عليها جيداً، ثم أن ما يأخذنا عاتياً بها، فراغها ووحشتها، وكأن ما يدور في غيبتنا "يداهرنا" أو يسخر منا، أو يلقننا الدرس الأبلغ؛ إنّ العمل هو حياتنا، هو ما يسبقنا وهو ما يعقبنا ولا شيء غير.

فهل هو حصيلة سابقك وقرينك ملك أوروك، بمجاز ملكيتك جمهورية البرتقال، لتضع بيننا وتحت أنظارنا؛ إنه حصيلة كل الناس؟

لقد جمعت يا ملك في بنيتك العملية ضفتي الأديب؛ الاجتماعية والفنية منتمياً في كليتك إلى مفهوم المثقف الإنساني، الذي يبرز نداً متوهجاً، للواقع حينما يكون متردياً أو مأزوماً.

لقد زرعت في حديقتك الندية، نبت المحبة والتواضع والمسافة الواحدة، فعشت سعيداً على أي جانب تميل.



مضيت ولم تمض، فلقد خلّفت بعدك درسك. كانت يدك التي تصافح واحدةً، ونظرة الإستقبال واحدةً، وبسمة الترحيب واحدة، وعلى رأسك كان الجميع يتربعون كما لو في نزهة بجندول.

تعددت مناقبك، ومشيت رهوا مع السائرين إلى الأمام ، حيث يكتمل الجميع بالجميع.

فنحو أي الآفاق كنت ستحطّ، وعلى أي البراري والحقول، غير ساحة النبل؛ ساحة الأدب العراقي الجليل والأصيل؟

لأن هويتك شاسعة حفلتَ بمختلف الوجوه، فكنت أخاً، وكنت صديقاً، وكنت حديقاً، وكنت حبيباً، وكنت رديفاً، وما كنت يوماً إلا هذا؛ فأحبّك الجميع ومشى خلف مسراك الجميع..

أف.. أو.. آخ.. لم تقلها مرة إلّا في نزعك الأخير. فأي دفقة ألم عصفت بجسدك الكريم، وأى شلال دم دوّى برأسك العزيز؟

يا صديق الكلمة النبيلة، والوعد القادم البعيد، لقد خططت لنا الطريق، وتركت فينا كتاب العمل ومحبة الجميع قبل أي شيء، وبعد أي شيء، فإما أن نصون، وإما أن نصون... ولا خيار.

حنون مجيد الأمين العام لاتحاد الأدباء والكتاب في العراق



## عن إبراهيم وعن وردته وأغنياته

لا يمكن أن يتخيل المرء فكرة الموت إلا باعتبارات الفقدان الموجع.. الفقدان الذي يجعل المرء في صدمة وذهول.. هذه الحال ستشير إلى الموت بصورته الطبيعية ، لا بصورته الاستثنائية. الموت بوصفه انقطاعًا عن الحياة الطبيعية التي تجري بوتيرة الحماس الشديد، ذلكم تمامًا هو الشعور الوطني الذي أجمع على مرارة رحيل إبراهيم الخياط ، ليس بوصفه مثقفًا، وشاعرًا، وأمينًا عامًا للثقافة العراقية المتمثلة في اتحاد الجواهري، أو التي تنطلق من وحي أبي فرات الكبير رمزًا وأيقونة للاتحاد العريق. ليس ذلك

فحسب، إنما ستكون تلك المرارة وذلك الوجع من مسوّغات الوجود الانساني، الذي مثّله الخياط لأكثر من عقد وهو يخوض، ويتصدى لكل وجوه القبح والتخاذل، الذي رافق المسيرة الثقافية، التي لم تتخلص من أدران الأزمان الغابرة. وجوده الإنساني وقدرته على المحبة الشاسعة، التي يغدقها و(يطشها) فوق رؤوس الجميع، كانت واحدة من العلامات الشاخصة، المميزة لوجوده، الذي يفيض جمالًا ومحبة وإنسانية. بتقديرنا البسيط لايمكن أن تتخيل هذه القدرة وهذا الوجود الاستثنائي ببساطة ويسر، في



الوسط الثقافي الذي يحدوه المزاج في معظم الأحيان. فما بال مزاجك يا إبراهيم وهو يسعنا جميعا؟ من أين لك يا أخي بمزاج مثله يتحمل نفوسنا وأرواحنا المعقدة ؟!!.

قيل: إنّ معنى إبراهيم في الآرامية، وفي البهائية، وفي التوراة، هو أبو الجمهور المزدان بالرحمة والمحبة. فهل كانت مصادفة أن يدل الاسم عليك بهذه الصورة الموجعة. دلالة وبراهين كانت تندلق من بين ثناياك بتناغم قل نظيره يا إبراهيم؟!!

ها نحن في "المجلة" التي كنت تحرص على أن تكون في المقدمة، نحاول أن نتهجى حروف السمك، فتخنقنا عبرة المعنى ودهشة الفقدان ولوعته، فمالذي تركته فينا يا من جمعت المحبة والرحمة والموقف الشجاع بأوضح صوره ومعانيه؟. لم تتدخل يومًا في عمل هيأة تحريرها، ومنحتنا أفق الحرية كله أيها الجميل، ولم تضع أصابعك على موضع جراحنا وتعبنا وسهرنا إلا بفسحة من الأخوّة الباذخة العارفة قبل غيرها قدرتها على تذليل الصعوبات والعقبات. مجلة أردت لها أن تتفوق، وأن تكون واحدة من فعاليات الاتحاد المميزة، لأنها صوته ومرآته التي تعكس ما يفيض من قلوب ومخيلة أعضاء الاتحاد، إنها ترثيك اليوم وكأنك تلوّح لنا بالغياب كله وبالحضور كله. تتهجى اسمك

وتعيد إليك التلويحة ذاتها ، تلويحة المحبة والرحيل، ولا ندرى كم ستطول وحشته .. لك منا السلام والوعد ذاته الذي قطعناه أمام بوابات قلبك الأبيض يا إبراهيم. وها نحن كلما خنقتنا العبرة على فيض محبتك ووجودك الاستثنائي ازددنا إصرارًا على اكمال المشوار الثقافي، الذي تحب، وتنشد، وتريد على الدوام .. في عددنا هذا أيها الحبيب ستقرأ روحك كلمات ومراثى وقصائد لا تليق إلا بمثلك ، ولا ينسجم غناؤها إلا مع نبضك المترنم في أربعاءات الرماد العراقي، وكنت تسبغ على سحنة أرواحنا فيه عذوبة نغمات، تلك الصباحات وهي تبث الغناء الشفيف ولا يضاهي جماله ورقّته سوى زقزقة عصافير بغداد، وأنت تموت عليها وتحبها وتعشقها. الأربعاء ذاتها التي غيبتك، صارت كالحة ولا غناء فيها أيّها الشاعر العذب. وكأنها نسيت الأغنيات وتداعى القلوب وشجنها الطويل. كأنها نسيت ذلك كله بعد إن كانت الملاذ والبلسم يا صديقنا النبيل والمثقف الشجاع ..

وها نحن من على شرفة غرفة المجلة المطلة على سطح الاتحاد وباحته ، نلوح لك يا إبراهيم، فهل ترانا ؟؟



#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية

بعد 2003 أصبحت بغداد عندي هي ساحة الأندلس فقط .. ففي هذه الساحة بنايتان : مقر الحزب الشيوعي، واتحاد الأدباء . وفي كلتا البنايتين كان يستقبلني إبراهيم الخياط . وكنت أزوره من أجل ابتسامته . إبراهيم الآن يلفظ ابتسامته الأخيرة .

#### كاظم الحجاج







#### في نعي إبراهيم الخياط



يشعر الرأي الأدبي العام بالانجراح العميق لفقدان أمينه العام إبراهيم الخياط .. لم يحدث أن انجرحت الكتلة الأدبية العراقية هذا الانجراح منذ مقتل كامل شياع قبل سنوات قليلة على أيدي جناة مجهولين .. المجهول دائما له صفة أدبية تفوق صفاته الفئوية الأخرى، وهي صفة فجائعية كامنة في اللاشعور الجمعي للحاضر الثقافي المأزوم بطبيعته التاريخية.

واحدة من صفات المجهول الأدبي الغريبة أنّه يتخذ الزوايا البعيدة للوجدان المجروح فيسكن فيها. كما أنّ من صفاته سلوك طرق غير مألوفة للضرب بكل قوته وغيلته وأدواته. يترك ندبات لا تمحى على وجه الحاضر والمستقبل معاً.

من يُحذَف من سالكي الطريق تبقَ آثاره جلية تدلّ عليه. تمثالاً أو نصاً أو لافتة (كما يؤمَّل). والحال أننا نملك متحفاً رمزياً كبيراً لآثار الماضين المحذوفين

بعنف واستباق لحياتهم الكاملة. متحفاً بلا أسماء. ما عدا الجواهري، الميت في منفاه، لن يُعمَّر الأدباء قرناً كاملاً.

إنّهم يسقطون في منتصف الطريق. حتى أنّهم لا يستحقون التماثيل كما استحقّها الجواهري. وكذلك فإنّ لافتات النعي الكثيرة لإبراهيم الخياط ستُرفع قريباً، بعد أن تعصف فيها الريح، ريحُ المفاجئات التالية لموته. الصورُ أيضاً ستُزوى.

الجرح العميق سيندَى ثم يجفّ رويدا.

فثمة منعطف تالِ للطريق دائما.

الكتلة الأدبية تتحرك في مدارها المرسوم أسرع من دوران جسيم دقيق لا يرى بالعين المجردة، ولا يُحسّ بالرصد الاعتيادى للأشياء.

ولا يحس بالرصد الاعتيادي للاشياء. لنغتنم هذه الوقفة، أو الجلسة، أو المسيرة باتجاه المقبرة، دون أن ننسى بقية القبور! أشيروا فقط إلى أمام. باتجاه الخياط!



### إبراهيم الخياط .. الاستثنائي !!

#### عبد السادة البصرى



الاستثنائي هو الذي يشتمل على كل شيء، ولن يشبهه شيءً ما أبداً

أطلقتها على صديقي ونديمي وسميري وأخي وزميلي شهيد الواجب الشاعر إبراهيم الخياط ، قبل رحيله المفجع بسنوات ، لما لمسته فيه من تفان وحرص وحركة دؤوب وتفكير مستمر في كل شيء ، وبالأخص في عمله الإداري والحزبي ، منذ أن كان ناطقاً إعلاميا باسم الأدباء ثم أميناً للشؤون الإدارية والمالية وحينما انتخب أميناً عاماً لهم ، وحتى ساعة رحيله الدامي !!

يجمع بين تفكيره بالعمل وتخطيطه والقيام به في نفس الوقت ، لم تثنه ظروف صعبة أو معرقلات مهما كانت عن انجاز أي عمل..

الاتحاد بيته الثاني إن لم يكن الأول ، يفتح عينيه

صباحا فيه ، ولن يخرج منه إلا بعد منتصف الليل، سائلا عن هذا الأديب ومتحدثا مع ذاك ،مهنئا هذا ومعزيا ذاك ، حاضرا في فرح وحزن هذا وعائدا المريض ذاك ، في حركة لن تهدأ أبدا ، هاتفه لم يبرد من الكتابة والاتصالات ، يواصل متابعاته في الشمال والجنوب والوسط ، يحضر هذا المحفل ويشارك في ذاك المهرجان ويتابع تلك الجلسة الدائما يؤثر الجلوس والاستماع في المقاعد الخلفية ، كي يرى الجميع أمامه ويطمئن عليهم ، كلمته عندما يلقيها في كل محفل عبارة عن قصيدة تحرث في ماضي وحاضر ومستقبل المكان الذي يقيم المهرجان أو الملتقى وناسهما!!

مع الناس وبينهم، بل واحد منهم يتوجع لأوجاعهم ويفرح لأفراحهم، لا يفرّق بين هذا وذاك في



الاستقبال والحفاوة ، متواضع مع الجميع ، حتى العامل البنغالي يحبه ويقيم له عيد ميلاد كي لا يشعر بالغربة عن أهله وبلده!!..

تعرّفت عليه منذ تسعينات القرن المنصرم عبر النشر في المجلات وتبادل الرسائل الورقية فيما بيننا، وتوطدت علاقتي به عندما التقينا في مربد عام 2004 لنكون اثنين في واحد، لم نفترق أبداً، غرفتنا واحدة في كل مكان نحضر فيه ، ومجلسنا واحد وعامر دائما، عملت معه إدارياً فعرفته أمينا على كل شيء ومحبا ومخلصا لكل شيء، يترك كل غصوصياته من أجل الواجب،، لهذا راح ضحية واجب ثقافي في شمال الوطن! الواجب وحضور واجب ثقافي في شمال الوطن! الواجب وحضور متعلى وان كانت لسويعات الافتتاح فقط إذا كان مرتبطا بواجب آخر، يؤدى ما عليه عن طيبة خاطر مرتبطا بواجب آخر، يؤدى ما عليه عن طيبة خاطر

وراحة بال وابتسامة كبيرة تعلو محياه!!
في لقاءاتنا وجلساتنا يفكر دائما بالأدباء وكيف
يقدم لهم الأفضل والأبهى، يسعى لراحتهم، يستقبل
القريب والغريب بنفس الابتسامة والحفاوة والكرم!
صفة الإيثار عنده كبيرة جداً، كم من المرات يفضل
الإقامة في فندق درجة ثالثة ويترك إخوته الأدباء
في الدرجة الأولى! وكم من المرات، بل دائما يركب
الباص مع إخوته الأدباء تاركا السيارات الفارهة
لغيره؟!

وكم من المرات ينام بلا عشاء، أو يركض مهرولا لحضور افتتاح مهرجان ما بلا فطور صباحي الوكم ،،، وكم ،،، الله ... تراه في العمل الحزبي كما عمله في الاتحاد، واقفا على قدميه يتابع كل صغيرة وكبيرة!! .. لقد خسرناه جداً، ورحيله كان في غير أوانه، فالوطن والناس بحاجة إلى رجل بسجاياه في هذه الظروف!! فقدنا إنسانا ومعلما وقلبا كبيرا ومتواضعا ومتسامحا جداً.

إبراهيم الخياط لن يجود الزمان بمثله إلا بعد عشرات السنين

انه الإنسان الاستثنائي الذي حمل محبة الوطن والناس بين جنبيه وسعى في خدمتهما حتى الرمق الأخير!! لهذا أقول له: نُمْ مرتاح البال صديقي الغالي، رغم أن رحيلك أفجعني جدا..

نَمْ مرتاحا فان إخوتك الأدباء والمثقفين لن ينسوك أبداً، وستبقى معْلما شاخصا في كل أعمالهم، وفنارا يهديهم في ليل الظلام، ودرسا ينهلون منه تعاليم المحبة والوفاء والإيثار والإخلاص للوطن والناس في كل وقت..!! سلاما لروحك صاحبي الأحب!!!





### الشعر أصعب المراثي\*

#### (شاطي باطي)



الذي لاحول لنا ولا قوة في تصديقه اضربني بطبر ويكلي حياك) بعداك إلمن نعتني بعداك) فمنْ لجراحنا التي تعرف لغتها يا إبراهيم فتخيطها جرحاً فجرحاً.. وتبكي لدمائنا

(ما تنسمع رحّاي) أطحن بقايا الروح وقلبي يتشظى ولأنّك لا شبيه لك ، فأنّى لنا أنْ نجد إبراهيم الخياط بعدكَ ومن لصدورنا التي يعصفُ بها الوجعُ المرّ/ موتكَ

<sup>\*</sup> مستعارة من قصيدة الشاعر عمار المسعودي (الدموع أسهل المراثي)-



في جمهوريتك التي اخترت البرتقال اسما لها ،، لم تكن رئيسها - حاشاك - فأنت فلاحها الذي يعلب دمه في جذورها فيبتسم ورد الرمان في اغصانها،

ويلثغ: (يا عمو ابراهيم حبينه حرف الميم كلش حلوباسمك)

بالمناسبة.. أنا كنت مولعاً بقراءة اسمك، ليكون طبق الأصل أباً رحيماً

فمن كان أرحم من قلبك الذي يطعم المكاريد من نبضه برداً وسلاماً

وفاكهة دانية قطوفها

((موتك كسر ظهري يخوياي

مرعط إكليبي وسرد جلاي)

ونحن يتاماك الآن يذبحنا الغروب بموسه

وتطبخنا الوحشة للذئاب التي تحفظ

أسماءنا في كواتمها فنلوذ بقبرك:

(ويا مكبرة مالج تنوحين

وبكبور خطارج تلطمين

التي تسيل بواد غير ذي زرع فما إخضر عود لشهيد في العراق، فالمقابر تحرث وبيادر القتلى تتسع ومواسم الحصاد قائمة على المدافع..

والراجمات والهاونات

ومزارع الشهداء عامرة بالشباب العامر،

وتفيض دماً والسراكيل يختلفون على التسعيرة فقط فالموت نفط دائم

وأبناء الشهداء (الهم الله)، فهم يفوجون

في ليل عسعس، وما من سنبلة تضيء

ليلهم الدامي الطويل..

(طكنه الدهر سوانا طشار)، فكيف احتمالي لفراقك..

ذلك درس صعب (ياسيدي) كما كنت تقول..

فمن يكون مثلك غيمة وشجرة في أن واحد ...؟

ومن لآلاف البلابل التي تشرب المودة صافية من تبنة قلك،

فترقص الأنهار طربا، وتغني البساتين بثمارها المضبئة

#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية



ونغرق وتدلهم ونغرق في الموت نغرق وجهنم تتقد في الأزقة والشوارع والمدارس والغربان تقرأ أسماءنا (اوكفو بالسره) هكذا نعق كبيرهم وتسيل الأسيجة باللافتات السود زاحفاً جئتك يا إبراهيم

اقفُ مرةً أمام غرفتك في اتحاد الأدباء، ومرة على قبرك في مقبرة السلام

لم تكن تغير مكانك بهذه السرعة

يا إبراهيم

كنت تقوت نفسك

(بصافینی مرة وجافینی مرة، ولا تنسانیش کده

بالمرة)

وتصبر، فهل نسيتني يا إبراهيم وانت تحفظ أصواتنا بقلب سليم، وأصرخ فلم تفتح الباب وتعانقني كما كنت تفعل .. صيحيلي باسمه خاف تنسين)

فيا إبراهيمو ويا برا هيمو.. إن الذي يبكيني دما انني لا أستطيع أن ألملم اسمك بعد أن سردته المنايا هلْ كانت تعرفُ نبلك

قلبك الذي يتفطر حين يرى العراق

منكوسا في كنارات القصابين

مذبوحا بنهريه (وكلمن إيكول آني شعليه)

فالحقائب مرزومة والطائرات على سطوح منازلهم

فيا ويلنا ونحن نترنح بعدك في درب

الصد ما رد وعلى بعد شمرة من عصا

من القناصين

ولا ضوء غير أفكار تدلهم



طاحنا المراثي التي تتحجر في شفتيه وينثرها على قبرك (دكول منو يا ابو حيدر) ، فأنا مشتاق لصوتك ،

وأحب أن أخبرك بأن الجماعة باعونه على الأخضر لعزرائيل،

فمن حقه أن يلعب بنا شاطي باطي، ويتفق مع الشركات العالمية لتدوير القتلى

فأولاد الملحة - خلصو- والمعارك طاحنة، والعراق على كف عفريت، وقد عظم المصاب

فمن بمقدوره أن يكون إبراهيم الخياط

الشجرة التي تغفو الأدباء

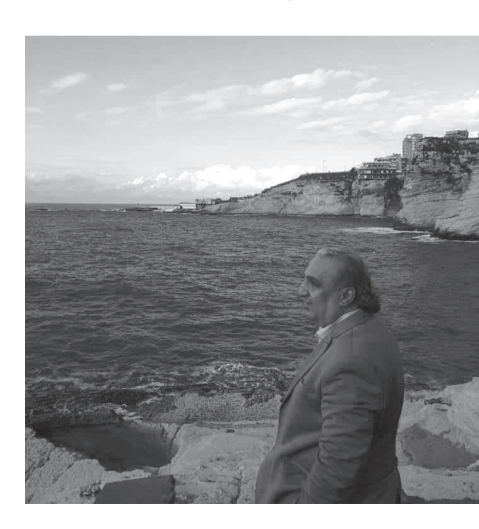
على اغصانها طويلا

وأراك بعين القلب تفتح يديك بالدعاء

إلى العرااااااق

وتموت آمنا مطمئنا..

فلم لا تفتح..؟ يا إبراهيم.. وياااا ابراهيماه هل كتب القناص اسمه على راس ثديك الأيسر فافتح يا إبراهيم لترى المجنون الجالس لصق قبرك فاركا راحتيه ويلطم دما





### كنت بحاجة لموتي!



 کنت ُ بحاجة ِ
 جميلاً

 لموتي
 وطافحاً

 کنت ُ أصنع
 بالحياة التي فارقتني

 السنياريوهات لحزنك َ
 لن أغفر لك

 کنت ُ أبنك َ الكبير ،
 ×××

 ليس لشيء ِ
 قبل

 غير أن تبدو
 ليلتها ،

أعرف ُ التغنّي بك َ،
كذلك َ أعرف ُ إنتباهتك َ
وقليلة الصور التي تجمعنا
× × ×

لن أغفر لك يا إبراهيم أبداً
لن أغفر لك والله ،



فى الطريق

وقتئذ

(محى الدين زنكنة)

مثل كفن

 $\times$   $\times$   $\times$ 

 $\times$   $\times$ 

لكنك لم تفعل .

 $\times$   $\times$   $\times$ 

سيتوقف دمعي

بمقتل العباس

 $\times$   $\times$   $\times$ 

أزعجتُك

وكأننى خبير طرق.

فالموصل فعقرة))

أنتظرتك

من بعقوبة الى بغداد

 $\times$   $\times$   $\times$ 

كان الصيف

عراقياً جداً ،

في كرسيه المنفصل

ونحن نحوطه ً

دعني

لا أصدق

أرجوك

يا ابراهيم

هل « يتعذر عليك الرجوع حقا

تعال معي

» google map » بالـ

((بغداد فالخالص فتكريت

أن تقول



### وامتدَّ بيني والدموع عِـتابُ



والمُ شكلانِ: الدارُ والأطيابُ وتعثَّرَتْ بدموعِها الأهدابُ فإذا رمادي خيمةٌ وثيابُ وامتدَّ بيني والدموعِ عِتابُ فاليومَ تاقَ الى التراب ترابُ يرثيكَ قبلَ الناطقينَ كِتابُ كَبَتِ الجفونُ على نوافذِ مُقلتي وأتى على فَرَحي لهيبُ فجيعتي عاتبتُ أحداقي .. وحينَ نَهَرتُها قالتْ: أردتُ الطينَ ينفضُ ماءَهُ

حَطَّبُ وأنَّ النائبات ثــقابُ ستقومُ بعدَ حصادها الأحطابُ وصلٌ وما بين الوجوء حجابُ يبكى على قيثاره "زريابُ" جمرٌ وما بينَ الضلوع حرابُ وتعدد دُدت لخرابها الأسباب أنَّ " المُهيمنَ " وحدهُ الخلاّبُ وله ببستان القلوب إياب ظ ــــل .. ولا لع ـــ ذوقه أرطاب دفءٌ وف وق دروينا أعنابُ أعطاكَ ثـــمَّ أرادَكَ "الوهّاتُ " إِنْ غابَ عن أحداقه الأحبابُ إنَّ الهوى من طبعه الإطنابُ شُيِّعتُ قبلَ الموت باأصحابُ

يا صاحبي الضوئيُّ يكفي أننا الموت حَطّابُ الحياة وإنما يا صاحبي الضوئيّ بين قلوبنا أنا ما بكيتُكَ سيدى لكنهُ الدمعُ في كأسى وفي صحن المني غَلَبَ القضاءُ صروحَنا فتناثرتُ ياسيدي الأمميُّ آيــةُ ضَعفنا يا غائبَ الأشجار عن أحداقنا كم حاضر فينا وما لنخيله أو راحـــل عنّا لهُ مابيننا يا صاحبي الضوئيّ لستُ بــنادب لكنما طبعُ المُحبِّ بـــكارَّهُ أطنبتُ في حزني على باب الهوى أبكيكَ ؟ أمْ أبكي عليَّ ؟ كـــانني

#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية



### هكذا أنت أيها الموت



وظلي
وضياعي
فمنذ عرفتُ الحزنَ
كان الحزنُ ردائي
وتلك الأيام التي كنا نتداولها بالخوف
ظلتْ تجري عارية الا من آمالها
وهذي الايام التي ما تداولناها

هكذا أنت أيها الموت كنسمة ريح تدركنا أو كحسوة فرات تكرعنا أو كخطوة سفر ترافقنا إلى سفوح الغياب ففك وثاقي يا صمتُ أنت وثاقي لا روحى سكرى فأقبسها بالنحيب ولا غائرة لألقى لها حبال غيابي لحظة القاها الغيم في هسيس الموت فكيف أصارع حزني بك ولمتننا في همسة الزوايا اطفؤوا قنديلها الطيني وأولغت في أشجارها سرّةُ الظلام ولم تنم يوما إلا على بياض فيا أيها المازلت معى ضاحكا على ترهات ما يوعدون و مستجيرا بالحب على

ظلتْ تعاندني وتسارعنى بالغفلة قبل نشاب الموت ويعدان أعلنت ساعتُها الثالثة عشرة حين احتراق العشب في الضفاف كان هاتفه ما زال يرن بالأناشيد رنة لرشفة ماء ورنة لوداع افق ورنة ثالثة للغياب ورنة لموعد وأدته الاماني وسرقته الدنيا بخديعتها وما زلتُ غائبك المغشيَّ فی صمت



#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية

وتضحك من خبر في الجوار تتفقدنا واحدا واحدا بعد ان جئناك من كل فج عميق قالوا: هيهات.. عجبا!!

 $\times \times \times$ 

ففكٌ وثاقى أيها الصمت وأنت أيها الحزن... ياسيد الدمع والأسى مهلا فما کلّ راحل نسى ظلاله في سجل الغياب وما كل مسافر إلا وله موعد للإياب هيّا الى غابتنا البتول نغنى فكل الأغاني انتهت إلا أغانينا



كوثر مواعيدنا القتيلة تعال أولالالا او ستأتى حتما فما عاد للردى لسان يعلن فيه دقات ناقوسه الأخرس و حين رآك القوم معنا: متمسكا بنبض الارض رغم ضغطة التراب ورغم هباب الأرواح الماطرة فى ديجور الرماد تسمعنا ونسمع خطواتك في باحة الاتحاد تشیر الی (أبی فرات) سلاما (أبا فرات)



### قنديل إلى إبراهيم الخياط



بصر يحتارُ من إيماءة رقيقة ومن فرط نوتة، تسخرُ من كوابيس أوبرا في وصية آدم، أسمع ثلجَ وقت مثقوب بأصصِ النوافذ، وبدهشة سبع وسبعين عصفور، الصورة المزركشة بالتعاويذ تلّوح بغبطة المدوّنات والساعة تكسرُنواقيس التجاعيدِ وغيم البصر ونحن نجمعُ كلّ يوم بادبٍ خجول إيقونات الكلام اليك، وأنت ما زلتَ تنظرُ الينا وتبتسم

الساعةُ الأغر • بنكهةِ مزمار وبراءةِ ورد، قبيلَ المقبرة بقليل •

تضعُ تفّاحةً في فم الطين، وترشُّ قطرةَ ماء بالخبز أمام صورتك المتحف،

لاحيلة لها هذه المرآة المرتبكة • بعجب الضوء،



## عبرة يوسف إلى الراحل إبراهيم الخياط

منذر عبد الحـــر



حينها توقف العالم وسكنت الأرض وقف غراب ببابي

غطّى كل شيء بجناحه الأسود

وأنت تضرب جبينك بكفك قلت لي يا يوسف بحروف تكسّرت على صخرة الأسى راح أبو حيدر

 $\times \times \times$   $\times \times \times$ 





لترى الأرض من عليائك وقد كفنها البكاء

من لجراحك يا يوسف من يطلق زفير عبرتك من يؤثث صباحاتك بالزهور والضحكات والأمل الذي خاننا جميعا ؟

 $\times$   $\times$ 

وهم يرفعونك
أو .. وهم يرتفعون بك
أعني الملائكة
على أجنحة من شغاف الوطن
يزفّك الشهداء وهم يهتفون
وترافقك احلام الفقراء
ودموع الشعر

#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية



ونحن نعد خطواتنا ببساط ريح إلى أين ؟
ها هي جيوشنا تتقدّم بشجاعة
إلى معارك الدنيا ولكن ...
بعتاد فاسد ونبل لم يعد نافعا
ما أشقاك أيها الورد ..
وأنت تذبل على قبور أكبادنا
وتنهل من دم الضحايا لونك الأجمل

 $\times$   $\times$   $\times$ 

لا تصدق یا یوسف امسح التراب عن جبینك وادخل إلى غرفته ... كن هادئا كن هادئا وأنت تراه مستلقیا أتعبه الحنین لا توقظه ... خذ من یدیه كل ما یشوش نومه واقرأ ما كتبه لنا جمیعا على أوراق سیرته البیضاء اخرج بسرعة ... دعه یرقد بهدوء

لا تضع صورته على الكرسي سيزعل عليك هو بيننا لا يريد لكرسي أن ينام عليه هديل محنّط هو بيننا ...

نراه جميعا وهو يستعد لرحلة محبة جديدة ما أقبحك أيها اللغز الذي يغتال قلوبنا ما أقساك أيها الغياب ما أوقحك أيتها الحياة لدينا ما يكفي من الجزع لدينا ينابيع من وجع نغرف منها بكفوفنا



# الصباح الأول في الجنة إلى ... إبراهيم الخياط



وأصيح

هناك

أحبك وأنت تصلين مثلا

أراقب أناملك

وهى تلهج بالدعاء

تتوسل العتمة

كي تكتشف طريقا واضحا لملامحي

الصباح الأول لي في الجنة

هل يسمح لى الملائكة

أن أجلب دراجتي الهوائية معي

أو أقول

ملامحي تلك لاتشبهني

تماما

أو أتذكر نصا أحبه

#### في رثاء شهيد الثقافة العراقية

كى تكتشف طريقا واضحا لملامحى ملامحي التي اختفت في الطريق اليك ملامحي التي لاتشبهني حين قدت حشدا من القصائد اليك حين انبهرت بحاجبين وعينين من ضياء النهار أحبك مثلا وأنا أطوف حولك مدعيا الصحو بينما قلبي سكران بك دعينا ننجز بعض القبل أو نمر على فرح عجول كى نرتوى من عجالته ونمضى دعينا نغير ترتيب الاشياء في الطريق أنت دائما تحبين الشجر وصباحات يغمرها النحل بعسل الكلام لهذا

سنزرع الطريق أشجار مثمرة



الصباح الأول لي في الجنة هل يسمح لي الملائكة أن أجلب دراجتي الهوائية معي أو أقول ملامحي تلك لاتشبهني تماما أو أتذكر نصا أحبه وأصيح فائت تصلين مثلا أحبك وأنت تصلين مثلا وهي تلهج بالدعاء تتوسل العتمة

| أحبك مثلا             |
|-----------------------|
| وأنت تنزعجين من غيابن |
| ليصبح نومك قليلا      |
| وصوتك اكثر حزنا       |
| حين نناديك اقتربي     |
| تضحك وردة             |
| وأنت قربها            |
| تتلعثمين بالشتائم سرا |
| بينما                 |
| قلبك                  |
| يخفق                  |
| يخفق                  |
| فينا                  |
| أنا                   |
| والأشجار              |

نحبك

ونختار مزارع للنحل قرب شفتيك أحبك مثلا وأنا في غفلة من خفقان قلبك أو خدر بدأ يتسلل خلسة ليدك اليسرى يالوجعي كم نسيت أننا على عتباتها وأعنى الخمسين سرابها يلمع في افق اشتياقنا اشتياقنا الذي ندونه خلسة على وريقات حب جديد نراقبه بعيون اشجارنا أشجارنا كبرت معنا ياه انها قصة جميلة نعيد فوانيسها كلما سلكنا ظلمة أو صادفنا حجر



### الدموع أسهل المراثب



لولم ترسل لنا صباحا أمانيك لوصولنا سالمين رغم أنك الوحيد بيننا الذي لم تصل رغم أنك الواصل الوحيد لو تمهلت أبا حيدر عائدا من الطرقات

لو لم تكتب آخر الأغاني
وآخر الحِكَم..
لو لم تحمل الناس
على رأسك النبي من فوق
لو لم تجلس
في آخرة المقاعد
وأنت َ في أولها



رغم أنك الواصل الوحيد لو تمهلت أبا حيدر عائدا من الطرقات التى دائما ما تعود بك في ذهابك إلى الأصدقاء؛ لقد خانتك هذه المرة كما كل مرة مع الأحبة تخون لو اخبرتني عن السواد الذي لم اعتده، لكان هذا اللون القاتم خطأ مائلا على صورتك اسهل لو لم أعرفك لو لم احبك

أبا حيدر :

الدموع أسهل المراثى



لو لم تكتب آخر الأغاني
وآخر الحكم..
لو لم تحمل الناس
على رأسك النبي من فوق
لو لم تجلس
في آخرة المقاعد
وأنت في أولها
لو لم ترسل لنا صباحا
أمانيك لوصولنا سالمين
رغم أنك الوحيد بيننا الذي لم تصل



### حقیقة غیابه تضرب راسی

# مــروان عادل حــمزة

إلى أن تجرأنا جميعا وصرنا نتحدث عن بديل له! عندها فقط بَدَأَتْ حقيقة غيابه تضرب رأسي عندها فقط بَدَأَتْ كف فقدانه تضربني على خدي وتقول لي اصح لقد مات صاحبُك!!! فشيئاً فشيئاً بدأتْ صور الحادث تمر أمام عيني

بقيتُ وهو مُسجّى أمامي وقتها أتعامل على أنه نائم، فلم أكن بعد قد افتقدتُ حديثَه أو ضحكتَه حيث كنا قبلها بقليل معا أكلنا معا وشربنا الشاي معا إلى أن بدأتِ الصباحاتُ تمرُّ دون تحية منه! إلى أن بقي بابُ غرفته مغلقا!





العزاء! المعزون! الباكون!!!!

لقد مات أبو حيدر !!!!!

فبدأتُ أصداً وأتآكل

بدأتِ الأملاح عنه تأكل جرفي وتحفر صدري

أبكي واصرخ

لكن دون جدوى!!!

وبدأت استعيد صورة رأسه المدمى على ( دشبول )

السيارة

أُخَذَت الصورُ تتسارع:

السفرةُ!!

الحادث!!

الإسعاف المسعفون

إعلان موته في غرفة الإنعاش!!!!



# رحلة الطائر الأبيض إبراهيم الخياط شهيد الثقافة



في صباح أربعاء آب الساخن، لم يكن طائري الأزرق يعي ما سيحدث، لكنه رحل معهم وعاد محملًا بالحُزن، وهو يحكي لي تفاصيل الحادث بالضبط، بعدها بكى وكأنه لم يبك من قبل عن الصورة التي رأى فيها الشاعر الراحل إبراهيم الخياط، ولما طلبت منه أن يهدأ، غادرني إلى السماء ولم يعد، هل رحل مع رحيل رئيس جمهورية البرتقال الشاعر الأبيض؟ لا أدري، لكنه أخبرني قبل رحيله: كنت أقف على كتف الجواهري الواقف في باحة اتحاد الأدباء، من أول شروق الشمس انتظرت ،بترقب شديد، خروج رئيس

جمهورية البرتقال من غرفته بصحبة أصحابه "عمر، وآوات ومران وصبحي ورجل لا أعرف من هو، لكن قالوا هو موفد من وزارة الثقافة"، ليركبوا سيارتهم الأوباما ويسافروا إلى عقرة.

عند السابعة صباحًا لمحته يدخل باحة الاتحاد، يده تلوح لي وعلى وجهه ابتسامته المعهودة، بعده بنصف ساعة أو أقل وصلت سيارتان، الأولى نوع "أوباما" يقودها مصطفى والثانية نوع "جارجر" يقودها أبو مصطفى، دخل الشاعر الأبيض غرفته، بقيت تحت الشمس انتظر خروجه، شعرت بالعطش،







خفت أن ذهبت لشرب الماء؛ ولا أرى لحظة خرج إبراهيم الخياط من غرفته ولا أستطيع اللحاق به، بقيت تحت الشمس، أنا والجواهري ننتظره.

الساعة الثامنة خرج الطائر الأبيض إبراهيم الخياط مكللًا بالزهو والابتسامة من غرفته ومعه أصحابه، ركب إلى جانب سائق سيارة الأوباما وفي المقعد الخلفي "عمر وآوات"، في السيارة الثانية الجارجر ركب مروان وصبحي ورجل من وزارة الثقافة، تحركت السيارتان من أمام بوابة الاتحاد متوجهة إلى عقرة لافتتاح مهرجان نافع عقراوي، عند منعطف ساحة الأندلس اختفت عن مدى رؤيتي سيارة الشاعر الأبيض، نقرت بمنقاري كتف الجواهري تعبيرًا عن كبير الامتنان له، مرتبكًا ضربت بجناحي الهواء وطرت، أنظر من فوق حركة السيارات، وقتًا لمحت الأوباما فهدأت. بدأت أطير براحة أكثر فوق سيارة إبراهيم الخياط، بين الفينة والأخرى كنت ألمح وأنا أنزل قريبًا من

زجاج السيارة وجه الخياط وهو يلمع في حديثه مع السائق وأصحابه والابتسامة تضفى أكثر بريقًا على نصاعة جبينه الذي كم وددت لو نزلت أكثر وقبلته قبلة طويلة. لكن بعد أن وصل الجميع إلى قضاء طوزخورماتو وتناولا وجبة الغداء، نزلت قريبا منه حتى أننى لمست بجناحي الأيمن يده التي مدت لتقدم لي الماء والطعام، أما عند وصوله إلى أربيل في محطة الاستراحة وهو يشرب الشاي رأيته يبحث عنى بين الطيور وكنت عن قصد مختبئًا بين أغصان شجرة كبيرة، دار حوله أصحابه، بدأ بينهما الهمس والضحكات، رأيته بين الفينة والأخرى ينظر إلى السماء وإلى الشجرة التى كنت مختبئًا فيها، حتى أننى سمعته يقول: "أنا أراك، تعال وأشرب الماء". لحظتها ترك الماء والعام تحت الشجرة وتوجه هو وأصحابه إلى السيارة، نزلت أشرب الماء سريعًا وضربت جناحي في الهواء وطرت أتبع تقدمها، كان كعادته سعيدًا، يتحدث مع السائق مرة ومع أصحابه مرات، لم يكن مصطفى سائق السيارة مسرعًا؛ كان الشارع بخط واحد ذهاباً وايّاباً وكان مزدحمًا بالسيارات فترك المجال لأبيه (سائق الجارجر) معه مروان وصبيح وممثل الوزارة لأن يتقدمه، كل هذا في الساعة



الرابعة بعد الظهر سمعت من آوات يقول للأبيض إبراهيم الخياط البس حزام الأمان، ردّ الخياط: سألبس الحزام لمنع الغرامة عن السائق، بعدها بدقائق ضحك الخياط ومن معه ونزع الحزام، وهما هكذا رأيت سيارة نوع بيك أب قادمة مسرعة، تترنح في الشارع، عبرت سيارة أرعبت سيارة الجارجر التى فيها مروان وصبحى وممثل الوزارة وانحرفت فجأة تقدمت نحو الأوباما واصطدمت معها وجها بوجه، سمعت من الخياط: "هااااا" ومن السائق: " لاااااا"، وعمر وآوات كانا في صمت عميق.. لحظة الاصطدام هائلة، صوت مدوى، وغبار يتطاير، رأيت الخياط بعد أن انقشع الغبار نائمًا في كرسيه ينزف من رأسه وعمر واوات يئنّان من الألم لكن ساكنان، بعد لحظة وأنا انقر على زجاج السيارة رأيت عمر قد تحرك، وبدأ يبحث عن مخرج وهو يصيح: "ماذا حدث؟!". اكتشفت أن عمر كان مؤمنا ، كان يكرر: "لا إله الا الله"، وقد أخذ جسده خارج السيارة وهو يضع يديه على إذنيه ويصيح: "ماهذا الصوت؟". لكنه لما رأى الطائر الأبيض نائمًا في مكانه ينزف من جبينه، بكى وحاول إخراجه، لكن تردد لأنه يعلم أن المصاب يجب تركه بمكانه لحين وصول

الإسعاف، توجه مسرعا إلى آوات بعد أن تأكد أن السائق بخير، أخرجه من السيارة، وقد وقفا أمام الخياط مذهولين، حاولا الهروب خوفًا من أن تنفحر السيارة وتحترق، وصل عمر وصبحى وممثل الوزارة، قال مروان: "انظروا البيك آب التي تسببت بالحادث عجلاتها سليمة وفيها امرأة وطفل والسائق سليم!". ركض عمر إلى الخياط يحاول إخراجه من السيارة المحطمة، طلبوا منه التريث حتى تصل الإسعاف، وصلت الإسعاف وكان الخياط مسجى على سرير ومعه عمر ومروان، رأیت ذهول عمر وهو یری النملة كيف خرجت من لا مكان وهي تمشى فوق ملامح الخياط المبتسمة عندها قال عمر لمروان: "أنه ميت"، مروان باكيًا: "لا مازال يتنفس"، لكن في المشفى أعلنت رسميًا وفاة الخياط، فقط لحظتها عدت إليك وأعلم أن مروان وعمر وآوات وصبحى وممثل الوزارة الآن يبكون على رحيله.

سمعت كل هذا الألم الذي دخل قلبي من طائري الأزرق، مسكت نفسي عن البكاء، لكنه بكى بحرقة، طلبت منه الهدوء وتكملة الباقي عن احتمال تكذيب الأطباء برحيل الطائر الأبيض الخياط، نظر إليّ نظرة حادة وطار إلى السماء بلا عودة.



### عمر السراي والبحث عن أفق شعري جديد



الشاعر عمر السراي، واحدٌ من الشعراء القلائل، الذين برزوا في فضاء المشهد الشعري بعد التغيير في عام 2003، بوصفهم يمثلون الجيل الجديد الذي أعقب سقوط الدكتاتورية، وشهد مخاضات التحول والاحتلال والاحتراب الطائفي، وكان فاعلاً ومتجاوباً مع تطلع الشارع العراقي إلى الحرية والأمان والديمقراطية، بعيداً عن شبح الدكتاتوريات والاحتلال والطائفية والفساد. ومع أن عمر السراي، كان من الشعراء الذين وضعوا بداياتهم الأولى في أواخر التسعينات ضمن إطار ما سمي بشعراء (قصيدة الشعر)، إلا أن حضوره الأبرز كان في المشهد الشعري الذي أعقب الاحتلال.

يبدولي الشاعر عمر السراي، في رحلته التي امتدت إلى أكثر من عقدين، وكأنه يبحث عن مقومات شعرية جديدة تنأى به عن المألوف والتقليدي والمستنسخ في تجارب زملائه ومجايليه. ولم تكن

هذه الرحلة سهلة، اجتاز فيها محطات صعبة ليقف على مشارف مرحلة حداثية جديدة قادته من العمود الشعري إلى قصيدة النثر مروراً بقصيدة التفعيلة. ومن الناحية الشكلية والفنية والتاريخية، سبق



\_\_\_ عمر السرا*ي* 

والاحتكام إلى خلطة (الأعمال الشعرية -2016) تارة أخرى.

أطل الشاعر عمر السيراي على المشهد الشعرى في ديوانيه الأولين بوصفه

شاعراً غنائياً، ورومانسياً، وإلى حد ما نرجسياً، شأنه شأن الكثير من شعراء جيله المفتونين بفتوة الشباب والحالمين بعالم يخلو من القبح والموت والكراهية. كان الشاعر يحفل بالتعبير عن ذاته وأناه الشعرية وقد قاده ذلك إلى ولع بالتطريب والتقفية والوزن الخليلي. ومعظم قصائده المبكرة كانت مشبعة بتفاؤلية بريئة وكأن لم يعاقر الحزن والهزيمة والخسارة. وكانت النات الشعرية هي الكون الشعرى الذي تدور حوله تجربته الشعرية المبكرة، وربما كانت هي البوصلة التي راح يستدل بها تدريجياً على علامات الطريق المفضية إلى التجديد والحداثة.

في بداياته كان يبدو مثل الطفل الذي يتلقف المرئيات بحساسية فطرية، ويعيد تشكيلها، كما وجدنا ذلك في قصيدة (الإهداء) التي استهلت ديوانه الثاني (سماؤك قمحي):

"ببساطة أحلام الأطفال،

وبرقّة أجفان اللوزإذا انسابت فوق الماء وبحرقة أدمع أنفاس الشهداء

أزرع قلبى

كى تحصده كل مناجل جوع الفلاحين أزرع قلبى

كى يحصده الفقراء." (1)

للشاعر وأن أصدر ثلاث أو أربع مجموعات شعرية هي (ضفائر سلم الأحزان - 2005) و(سماؤك قمحي -2007) و(للدرس فقط – 2011) فضلا عن ديوانه المبكر (ساعة في زمن واقف

- 1999) والذي لم تتح لنا فرصة الاطلاع عليه، وأسقطه الشاعر من أرشيفه، وأعقب هذه المجاميع بديـوان شامل يحمل عنـوان (وجـهُ إلى السمـاء.. نافذةً إلى الأرض - 2016) وهو بمثابة (الأعمال الشعرية) للشاعر. ويبدو أن الشاعر شاء في أعماله الشعرية الجديدة هذه أن يخلط أوراقه الشعرية، تاریخیا، فلم یتقید باعادة نشر دواوینه حسب صدورها، وإنما أعاد توزيع متنه الشعرى على ثلاثة عنوانات فرعية هي:

1. ربطة عنق

2. حداد أبيض

3. دراجة هوائية

وبذا فقد أضاع الفرصة على الناقد والقارئ معا للعودة لتلمس خطوات الشاعر الأولى، وألزمه بخلطة جديدة، لا تخلوهي الأخرى من طرافة حيث يكشف القسم الأول (ربطة عنق) عن منحى بدايات الشاعر الرومانسية في كتابة القصيدة العمودية الجديدة (قصيدة الشعر)، بينما كان القسم الثاني يراوح بين أسلوب البدايات ونزوع الشاعر التجديدى بحثاً عن لغة شعرية جديدة، فيما خصص القسم الثالث، وهو الأكبر، والموسوم بـ (دراجة هوائية) لقصائد الحداثة الشعرية الجديدة المتمثلة بأسلوب قصيدة النثر. ولذا فسوف أحاول التوفيق بين هذين



وبقي الشاعر لبعض الوقت، شأنه شأن العديد من مجايليه مفتوناً بهذا اللون من العمود الشعري المتشابه لغة وأخيلة وربما وزناً وإيقاعاً:

زادي دمـــوعٌ.. لاتجفُّ نخلٌ ودمـــعُ الله سعفُ أنا لستُ لي.. لم لا تكون إليكَ ؟ وحدكَ أنت كفُّ (2)

وتشير قصائد الشاعر في ديوانيه المبكرين (ضفائر سلم الأحزان) و(سماؤك قمحي) إلى هيمنة اللغة الشعرية البلاغية وإلى الامتدادات المتشعبة للتقاليد الشعرية الكلاسيكية، مع نزوع محدود للخروج من أسار هذه البلاغة الغنائية التطريبية نحو تلمس شعرية بديلة، ستجد تجسدها في ديوان الشاعر الثالث (للدرس فقط) أولاً وفي القسم الثالث الموسوم (دراجة هوائية) من أعماله الشعرية الكاملة (وجه إلى السماء.. نافذة إلى الأرض).

ومن الملاحظ أن قصائد الشاعر العمودية قد أعيد توزيعها طباعياً في شكلية الأعمال الشعرية الكاملة على طريقة قصيدة التفعيلة، وهي لعبة فنية وشكلية اعتمدها الكثير من الشعراء العرب ومنهم نزار قباني، كما أن عمر السراي سبق له وأن فعل ذلك في عدد من قصائده العمودية في ديوانيه المبكرين.

لكن القارئ سوف لن يجد في (المجموعة الكاملة) أي قصيدة مطبوعة على النمط التقليدي ذي الشطرين، وذلك، ربما، يمثل رغبة لا واعية من لدن الشاعر للتخلي التدريجي عن المظهر التقليدي

للقصيدة العمودية، ومغازلة لذوق القارئ الجديد وربما الناقد أيضا و التهيؤ للانتقال بشكل كامل إلى قصيدة النثر. كما تثير تجربة الشاعر إشكالية، تنسحب على الكثير من شعراء هذا الجيل تتعلق بضوابط التنقيط والوقف والتمفصل إلى مقاطع أو فقرات شعرية، بطريقة تكاد تكون عشوائية أحيانا ولا تتقيد بضوابط النظام الصوتي والكتابي، وهي إشكالية قد نعود إليها في دراسة مستقلة.

ولوعدنا إلى ديوان الشاعر الأول – وربما الثاني – (ضفائر سلم الأحزان – 2005) لوجدناه يمثل امتدادا لبدايات الشاعر التسعينية، من خلال التطلع لكسر نمطية العمود الشعري التقليدي وبناء ما أسمي آنذاك بقصيدة الشعر في تسعينات القرن الماضي. إذ تهيمن على الديوان قصيدة العمود المحدث، حيث نجد استهلالاً موفقاً في قصيدته (بغداد.. يا أنت)(3) وهي ذات نزعة رومانسية مشبوبة، ممزوجة بحنين نوستالجي للبراءة والأرض والإنسان، حيث يلتحم حلم بغداد، المدينة ومخاطبتها بوصفها آخراً:

بغداد نامي، ليلقى حلمك حلمي أتيتُ فاستحلفي صمتي، وبوح فمي

فبغداد (المؤنسنة) هي حبيبة الشاعر وأنثاه ووطنه، وهي تتهادى برموزها ولغتها وورقتها، مع العشرات من القصائد العراقية والعربية التي غنت لىغداد:



بغداد نافذة الأوجاع في لغتي سرى إليها هلال الجرح يلتجئ تجىء أنثى ينام الصبح في دمها

فما تهده سراً.. فيختبئ وإذا ما كانت القافية سهلة وطيعة ومأنوسة في هذه القصيدة، كما في معظم قصائد الديوان، فإن نماذج شعرية أخرى تبدو فيها التقفية ثقيلة ومصطنعة، ويشعر القارئ فيها بالتعب وهو ينتظر القافية الجديدة.

وتبرز هذه الحالة في قصائد قليلة منها: (وردة على فضة الحلم) و(شفة.. لا ترى) و(بوحٌ صامتٌ في زمن التيه) و(إطلالة لنجم بعيد) و(دموع زهرة جنوبية). ويحاول الشاعر أن يخرج من الإطار الغنائي والرومانسي من خلال الانفتاح على مواقف

سياسية وحياتية، كما في قصيدة (قنبلة) التي يحاول فيها أن يحدد للقصيدة وظائف جمالية وانفعالية وتحريضية معاً، معلناً بأن الشعر قد حشد في فمه ألف قنبلة:

"فلاتعجبوا، إنه الزمن المهزلة

ليس هذا كلاماً،

لقد حشد الشعر في فمي ألف قنبلة."(4)

ويتضح الموقف الاجتماعي والاحتجاجي في العديد من

قصائد الديوان، ومنها قصيدة (على عتبات القرن الواحد والعشرين) التي تقيم تناصات مع الكثير من شعراء الرفض أمثال مظفر النواب ونزار قباني وأمل دنقل، إذ تستغور المشاعر العميقة، والمسكوت عنها، في أعماق الفرد، ويتحول الوطن هنا إلى مسلة يدون عليها الشاعر صبواته وأحزانه واعترافاته: (وطني، علمني أن أعشق وأحبّ بلا دوريات فالعسكر يدخل في كل مكان، فالعسكر يدخل في كل مكان، فالكل هنا متهم، صوفياً كان، أو عاهر دربِ فالكل هنا متهم، صوفياً كان، أو عاهر دربِ أو زنديقاً مصلوب" (5).

"الصبرُ نهارٌ أعمى، والثورة إن لم يصنعها الفقراء

تغادر طعم مرارة أفواه الأطفال بدون طعام، وينام الجرح عليها.. وتغادره حين يجود"(6)

ويبدو الشاعر تلقائياً وعفوياً وبعيداً عن اصطياد الصور والمجازات وهو يتفجر في قصيدة مرثاة شجن كتبها هي (مرثية النورس الحزين) كتبها بعد أن تناقلت المحطات، دونما تدقيق، خبر موت الشاعر مظفر النواب عام 1999:

ومع أن عمر السراي، كان من الشعراء الذين وضعوا بداياتهم الأولى في أواخر التسعينات ضمن إطار ما سمي بشعراء (قصيدة الشعر)، إلا أن حضوره الأبرز كان في المشهد الشعري الذي أعقب الاحتلال.

الفقراء:





نزار قباني



امل دنقل

الشاعر الذي يستنجد بصاحب افتراضي، ربما هو ذاته الثانية أو قرينه الخفي: "أيا صاح أن تعتاد على حزن، لا يعني شيء، أن تعتاد على الوحشة

لا يعني شيء أن تعتاد عليك الوحشة والأحزان سيعنى أشياء، أشياء."(10)

في هذه اللقطة يقلب الشاعر تراتب الأشياء، إذ لا يكتفي بأن يعتاد على الحزن والوحشة، بل يفجع بأن تعتاد

عليه الوحشة والأحزان، حيث التحول من الفاعل (وظيفياً) إلى المفعول، وهي لعبة بلاغية واستعارية تحقق كسراً لأفق التوقع وانزياحاً عن النسق البلاغي والدلالي.

ويظل الحزن الموحش متشظياً في الكثير من قصائد الشاعر الرومانسية المبكرة، ومنها (دكة قلبي): "وسأبقى رافعاً حزنى على سبابتى

نجمة خُسرٍ وخطايا

تجهلُ الدنيًا على مر الحقب."(11)

ويبدو الشاعر في (صلاة الخطيئة) وكأنه كهل، يراجع حساباته، وخسائره في الحياة، في موقف تأملي، متسائل عن معنى الحياة والموت، من الخاتمات إلى المستهل:

وحان الأجل

و مرت حياتي، كمرً السحاب إذا داعبته صبايا الرياح ومرت حياتي من الخاتمات إلى المستهل."(12) إرحل، لا شكَّ بـأن بقاءكَ يـؤذي الأغد

من دون رفيق، كالضوضاء

لا شك بأن بقاءك يؤدي الأغصان على دكة حزنك في الليل."(7)

ومع أن القصيدة هي قصيدة رثاء، لكنها مشبعة بالأمل وهي تدين الطقس الذي ينبئ بالظلمة، وتشيد صرحاً لكل الثوريين الشجعان:

"ستفتح أرض الله الأحداق.. ليستلقي فيك الموت

> ليحيا، فتراب الشجعان لكل الثوريين أمين."(8)

ويحفل ديوان الشاعر هذا بنزعة تأملية، ستتطور في مجاميعه اللاحقة، فيها بوح واعتراف وتأمل عميق في معنى الحياة والأشياء والإنسان، كما نجد ذلك في (أباريق على قارعة القلب) و(طيفك في عيني) و(تحليق طائر الرماد) و(صلاة الخطيئة) و(على همسة حزينة) و(دكة قلبي) وغيرها.

ففي قصيدة (على همسة حزينة) حوارٌ متوجعٌ مع النذات في عزلتها الموحشة، حيث تتحول الذات إلى قرين آخر، ونجد الشاعر يطلق أسئلته المتوجعة، واللا أدرية، في وجه متاهة الكون:

"سأظل وحيداً.. لاشك

فجنون العالم

لا يملك بضع جنوني

قدمى لا أعرف من أين

أو أين.. إلى أين ستمضي."(9)

ويطل الحزن والظلمة والوحشة معا لتفترس روح



حبيبها أن لا يرحل بعيداً عنها ويتركها للوحشة والغياب، والقصيدة كما هو واضح تقيم تناصاً وربما (معارضة) بالمفهوم البلاغي الكلاسيكي مع قصيدة (للريل وحمد) للشاعر مظفر النواب، وربما مع وترياته الليلية أيضا:

"يا ريل، قل لي، كيف تحملني بصبرك سكّتين كما السماء بلا عمد

حمدٌ، حمدْ

آثار كفك، ما تزال على يدي."(87) ويتحول الخطاب إلى رجاء متوجع ويائس:

الْ حملُ، حملُ

لا، لا تسافر،

فالنهارُ اسياتي، قد وعد، وصرختُ فيك، أيا حمد

لا، لا تسافر، يا حمدْ."(17)

وتتناسل قصائد القناع في دواوين الشاعر اللاحقة، من خلال ارتداء الشاعر لقناع شعري يبعد النسيج الشعري عن الغنائية المفرطة، كما نجد ذلك في قصيدة (أنا نصف موجود) من ديوان الشاعر الثاني (سماؤك قمحي) المطبوع عام 2007 في دمشق، والتي تتناول ثيمة مشابهة لقصيدة القناع السابقة (حمد مرة أخرى) حيث ترجو الحبيبة من حبيبها أن لا يهاجر ويتركها وحيدة، لأن رحيله عن بغداد هو بمثابة قتل لها:

"أثلج هوى دمعي، ولــُمَّ براحتيكَ بكاء شملي، أو سر بعيداً، عن لظى بغداد، وتتشكل القصيدة أحياناً عند الشاعر من خلال توظيف بنية خطاب موجه إلى آخر افتراضي أو واقعي، بمعنى أنه يستدرج الآخر نحو حوار ضمني، عبر بنية حوارية باختينية بعيداً عن المونولوجية الأحادية، وقد يكون الحوار عاطفياً أو ذهنياً، كما قد يكون عالياً أو صامتاً، ونجد ذلك متجلياً في قصيدة (أباريق على قارعة القلب):

تعالى.. فمازال في القلب متسعٌ للبكاء..

مازال في الدمع مكانً،

يكفي بأن تنكسري فيه

تعكسين طعم لؤلؤك الأزرق فيه."(13)

وتلتحم بنية الخطاب في قصيدة (تحليق طائر الرماد) برؤيا تأملية عرفانية لا تخلو من حسِّ بالفجيعة:

"إلهى، إلهى، غريباً أعيش

وكيف، وكلَّ الوجوه الضحوكة، سخطاً، ذئاب

وكل الحدائق قفر يباب."(14)

ويتحول الموقف العرفاني، إلى لحظة شك وجودي من خلال معانقة الأمل:

"ألستَ ترى كل هذا، إلهي؟ أجبني، تسرَّب شكى لرأسي

وقطعاً إذا ما أتيتَ إلينا

وأنت الإله، ستغدو غريبٌ."(15)

وحفل هذا الديوان، فضلاً عن ذلك، بتنويعات، تبتعد عن هذا الفيض الغنائي، من خلال توظيف أدوات بنائية موضوعية، منها توظيف قصيدة القناع، كما هو الحال في قصيدة (حمدً.. مرةً أخرى) والتي يرتدي فيها الشاعرُ قناع امرأة تناجي



لو أحببتَ قتلي."(18)

وربما تقودنا قصيدة (سماؤك قمحي) التي يحمل ديوان الشاعر اسمها إلى نموذج آخر مشابه لقصيدة القناع تستأنف ثيمة الرحيل، والفراق والبعد.

وقد لاحظنا أن القناع الذي يرتديه الشاعر عمر السراى في مثل هذه الثيمات هو قناع أنثوى لامرأة أو حبيبة، تتوسل بحبيبها أن لا يرحل، وأن لا يفجعها بغيابه. وربما يفعل الشاعر ذلك، بوعى أو لا وعي، لأن المرأة أكثر حساسية وعاطفة وصدقاً، وبالتالي فهى أقدر من الرجل على التعبير عن مشاعر الغياب واللوعة والفراق. وهذا الاستنتاج يدفعنا إلى اكتشاف أن معظم قصائد الشاعر – والغنائية منها بشكل أخص محكومة بثنائية الأنا / الأنت التي تتجلى من خلال ثنائية الحبيبة / الحبيب. فأنا الشاعر هنا هي أناه الثانية الورقية، المعبرة عن صوت الأنثى، أما (الأنت) فهي تشير إلى الحبيب الذي يزمع الرحيل، أو المغترب الذي نأى عن الحبيبة والوطن. وربما يدفعنا هذا الحكم إلى القول إن هيمنة قطبى الحبيبة المتوجعة والمفجوعة دائما بالخسارة والحرمان، والحبيب الراحل أو الجاحد يؤشير ملمحا رومانسيا وغنائيا متجذرا في الرؤيا الشعرية للشاعر.

ففي هذه القصيدة، وأعني (سماؤك قمحي) نجد هذا التجاذب بين القطبين:

"وتصحو وهمْ في مقلتيكَ نيامُ، فعنْ

لا تعدُّ فالذكرياتُ حرامُ."(19)

ويتفجر إحساس باللوعة، حد البكاء، لدى الحبيبة التي تتضرع إلى حبيبها أن لا يتركها فريسةً للخوف والغربة والوحشة:

"تركتَ يداً تبكي على كفِّ غربتي أناملها صمتٌ وأنتَ كلامُ."(20)

وعبر ثنائية دلالية هي ثنائية الصمت / الكلام الضدية والتي تنطوي على بنية استعارية تتجسد في محنة الحبيبة في تعبيرها عن الإحساس المدمر بالوحشة والغربة والحزن، حيث تصبح الأنامل وهي بالتأكيد أنامل الوداع الباردة معادلاً للصمت، بينما يصبح حضور الرأنت) بما فيه من إشعاع وتواصل معادلاً للكلام، وهي لغة تعبيرية ذكية وسيميائية في تأثيرها.

في هذا الديوان وأعني به (سماؤك قمحي) تنضح أدوات الشاعر الشعرية بصورة ملحوظة وإن ظلت تحمل وشم مرحلة البدايات التي مثلها ديوان (ضفائر سلم الأحزان) من خلال استمرار حضور قصيدة العمود الشعري المحدث، لكننا نجد في الجانب الآخر توسعاً في استخدام لغة شعرية حدائية تبتعد قليلاً عن الغنائية والتطريبية وتنفتح على قصيدة التفعيلة، مع عدم الاحتفال بالتقفية، مع ميل لتوظيف أدوات تعبيرية وأسلوبية جديدة تغني التجربة الشعرية وتضعها على أعتاب مرحلة تحديثية متكاملة ستتجلى بشكل أوضح في ديوان

الشاعر الثالث (للدرس

فقط - 2011) و(الأعمال

فالشاعر يستهل ديوان

(سماؤك قمحي) بقصيدة

تعتمد إلى حدٌّ كُبِير على

شعرية التكرار وأنساق

التوازي، وذلك في قصيدة

(مقدمة / لتقاويمه.. لغة

النسيان) حيث تتكرر كلمة

(سامحنى) أربع عشرة مرة

مستهلة في كل مرة جملة

الشعرية – 2016)



أطل الشاعر عمر السراب على المشهد الشعري فى دىوانىه الأولىن يوصفه شاعراً غنائياً، ورومانسياً، وإلى حد ما نرحسياً، شأنه شأن الكثير من شعراء حيله المفتونين بفتوة الشباب والحالمين بعالم يخلو من القيح والموت والكراهية.

للتوسلات المتكررة وتضع الخطاب داخل بنية حوارية ثنائية، من خلال جواب: أسامحكُ: "سامحنى لأنك ستبقى هكذا – أسامحك لأنى سأبقى دائما.. هكذا."(22) ويرتدى الشاعر في قصيدة (اعترافات.. لمذنب متأخر) قناعاً من نوع خاص قد يثير لبساً. فالقناع هو

لمذنب يعترف بخطاياه، لكن أفق توقع القارئ بأن

يكون الاعتراف موجها إلى (آخر) من خلال صيغة افتراضية هي (تأخرتُ عنك) أو (تأخرتَ عني) نجد أن الشاعر يتلاعب بقارئه لغويا فيقول: (تأخرتُ عنى) حيث الإحالة هنا إلى الذات، ربما ذات الشاعر أو قرينه الافتراضى:

"تأخرتُ عنى

تركتك يا خيمة المطفئين، تنوح هناك، فمن لسواك

فمن لسواك أغنى؟"(23)

ولذا تتحول القصيدة إلى اعتراف ذاتى، ربما لقرين الشاعر، أو ذاته الثانية، وإن كان الشاعر، من خلال عملية الخطاب والتجسيد يحيل الآخر إلى كائن حقيقى أو مؤنسن، وقد يخيل للقارئ أنه إنما

شهرية، أو مقطعاً شعرياً، ينطوى على خطاب نحو آخر تخييلي، حيث يبدو صوت الشاعر، أو أناه الثانية، في مرتبة أدني، وهو يتوسل بالمخاطب، الآخر، الذي يقف معنويا وتراتبياً في موقع أعلى، أن يسامحه، لارتكابه سلسلة من الأخطاء التي اقترفها بحقه. ويحق للقارئ أن يفترض أن صوت الشاعر هو قناع أنثوى أيضا يخاطب حبيباً مفترضا:

'سامحنی..

لأنى كتبت رسائل قيظى على ورقة ملونة بقبلات

ومشطتُ شلال التماعي، بخزف الأقواس،

ودجنت طيف أغصاني الخجولة من رفرفات ريحك."(21)

وتنتهى القصيدة بضربة شعرية أو (قفلة) تستجيب





مظفر النواب

سلسلة من التساؤلات التي تستحضر المتنبي وسليمان الحكيم وسفر التكوين بدءا من تفاحة آدم وحواء، وعلى الرغم من اعتماد الشاعر على العمود المحدث والتقفية، لكن القارئ لا يمل ولا يشعر ن القصيدة تعتمد على درجة عالية من

والتقفية، لكن القارئ لا يمل ولا يشعر بالثقل، لأن القصيدة تعتمد على درجة عالية من التلقائية:

"كم بعثرت شكلي فهل لي بعد كل التيه، أبحث في المعاني بعدت، فشاطرني السراب دروب عمري كلما لاحت، أسير لها، ولكن في مكاني." (83) في قصيدة (نهر من الشرفات) يتحول التأمل إلي خطاب موجه إلى الأم بوصفها رمزا وأنثى ونهرا

"أمي.. جميع نوافذي كسرت وهددني الشتاء وهددني الشتاء فكم رآني سعفة يلهو بها والبحر جرَّحني بملح الصبر ما أبقى على قلبي سوى كسر الثقوب رحماك لميني." (29)

ويبدو أن الأم، بوصفها أنثى، هي المصدر الأساس لإلهام الشاعر، بينما تتضاءل رمزية الأب، أو تختفي وكأننا أمام عقدة أوديب من نوع خاص تتجلى في الضربة الأخيرة من القصيدة، حيث تنحل ثنائية الأب/الأم إلى أحادية الأم، ونفي الأب:
"علميني إذ أكون، أكون أماً، لا أباً

يخاطب الحزن المؤنسن والمجسد، في مقطع القصيدة الختامي: "تعودت عينى، فخذها، سئمت ندوبى،

تعودت عيني، فخذها، سئمت ندوبي، أيها الحزن خذني، وخذني وأبق لى الماء،

كي أسترد ذنوبي"(24)

ويبرز الماء المتكرر رمزا للتطهير من الذنوب:

"لك الطين.. خذه

وأبق لي الماء، كي أسترد ذنوبي."(25)

وتتواصل النزعة التأملية في بعض قصائد هذا الديوان، كما هو الحال في (أسفار الغريب) و(تفاحة حواء). ففي (أسفار الغريب) ثمة إحساس بالضياع واللا أدرية:

"سوف نقفو خطايا خطانا

فلا الأمس عاد

ولا اليوم عاد

ولا الغد يمسح في ناظريه البعاد

أنا لستُ أدرى"(26)

ويتعانق هذا الإحساس بالضياع بالثيمة المتكررة في قصائد الشاعر وأعني الخوف من الرحيل وآثاره النفسية على الحبيب والحبيبة المتمثلة بالشعور بالفراغ والوحشة والبكاء:

"حبيبي، إذا غبت، كيف أنام؟

وهل من فراش یلم یدی

بكيت حماما بكل ضريح

فمن يا ترى.. سوف يبكى علىْ."(27)

وتقوم قصيدة (تفاحة حواء) ذات الطابع التأملي، الذاتى على فكرة التيه والبحث عن المعانى، عبر



الجواهري

وتذكرنا هذه القصيدة بقصيدة مماثلة في ديوان الشاعر السابق (ضفائر سلم الأحزان) هي (سلام) تتكرر فيها مفردة (سلام) عشر مرات، والقصيدة موجهة إلى الوطن:

> "سلامٌ على وطنى وهو في صلف يستباح سلام عليه

وهو يهدهد في راحتيه صبايا الجراح، سلام على النخل في مقلتيه."(33)

وفي قصيدة (دخاني الأماني) تمترج النزعة التأملية والذاتية بحوار مرير مع الوطن المؤنسن والمتشخصن، وفيه عتاب وبوح ورجاء وتساؤل عن سر جحود وطنه ونقمته عليه وهو الذي حمله تسعة أشهر، في انزياح دلالي وخرق لأفق التوقع:

"أنا سلم الأقمار

من أغراك أن تشتاق جرّى؟

تسعا حملتك

كيف تخنقني فماً في رحم سطري."(34) وبصوت الشاعر ينطلق العتاب المرير:

كم بعتُ أقراط الحروف

لأشتريك

فأنت شعرى."(35)

ويتحدى وطنه الجاحد كما يرفض طلب الصفح منه: وطنى سمعتك جئت

معتذرا

فخذ صفحي وعذري"(36) ماذا سأخسر غير صفري."(37)

فأمى عطرها غطى على كل الجهات أنا يا جميع الشائكين.. إذا كبرتُ أصير أماً مثل أمي."(30) هكذا تتلبس روح الأم شخصية الشاعر بوصفها أنثى وكأنه يضمر، في تقديري

(وأصير أنثى) ذلك أن الشاعر يخترن في داخله وجع كل نساء الأرض، وقد انتدب نفسه ليعبر عن لوعاتهن وعشقهن وحنانهن، وكأنه يتصادى مع فلوبير مؤلف رواية (مدام بوفاري) الذي قال مرة وهو يتحدث عن بطلة الرواية (إيما): أنا إيما بوفاری<sup>'</sup>

ويتعانق الموقف الاجتماعي والسياسي والوطني مع نزعة الشاعر الذاتية والتأملية من خلال عدد من قصائد الديوان منها قصيدة مؤثرة عن مدينة البصيرة، تذكرنا بالجواهرى ودجلة الخير، كما يذكرنا عنوانها بالسياب وأنشودة المطر، هي قصيدة (أنامل المطر):

سلام على البصرة اللا تُسمّى البصرة اللا بإسم سوى ان في القلب أمّا سلام على دمية القصب الحرفى الروح لما تربّى نفانيف دفء الصبايا، وتقطر هما."(31) ويستعيد الشاعر تاريخ البصيرة، ومعاناتها مع الصروب والاستبداد، في بنية إيقاعية تعتمد على نسق التوازي الاستهالالي التكراري من خلال تكرار مفردة (سلامٌ) إحدى عشرة مرة:

"سلام على شعر دجلة وهو يصافح شعر الفرات سلام لكل ندى الأمنيات سلام لكل الحفاة."(32)



وكأن الشاعر هنا يقيم تناصا مع المقولة المشهورة التي تقول إن الفقراء عند ثورتهم لا يخسرون سوى قيودهم.

لكن يخيل لي أن الشاعر في نهاية القصيدة يستدرك غضبه الجارف ويعود إلى الإيمان بحضن وطنه، لأن أصالة معدنه تدفعه لأن لا يبدل كل أجرام السماء بشبر من رمل وطنه:

"أنا لا أبدل كل أجرام السماء

ببعض شبري

فبرغم أوثاني ورملي

طينتي، في الروح حرّي."(38)

وفي قصيدة (بغداد.. عصفورتي) تتحول بغداد إلى كناية عن العراق، وهي تكاد أن تمثل (معارضة) بالمفهوم النقدي الكلاسيكي لقصيدة الجواهري المعروفة (تنويمة الجياع) التي يقول فيها الجواهري:

نامي جياع الشعب نامي حرستك آلهة الطعام حيث يستهل الشاعر عمر السيراي قصيدته بخطاب شعرى مماثل مستبدلاً بغداد بالجياع:

"عصفورة الأحزان نامي

كي تستفيق يد الكلام

فالله أودعك الدموع

قلائداً بفم الغرام."(39)

ويظل الشاعر يحمل وطنه العراق جرحاً نازفاً في قصيدت (شظايا على قلب وطني) وفيه كما أشار "حوار بيني وبين العراق المذبوح" وهو حوار عاطفي مليء باللوعة وهو يرى وطنه يذبح ويستباح من قبل الغرباء، مع أن دماء وطنه التي تنزف مقدسة:

"من سوف يشرح دمع قلبك، يا عراق فدمع قلبك لو نزفت محمدُ أحزاننا قلبان، بل وطنان بل وطنٌ وقلبٌ، فالهموم توحّدُ."(40) ويتمرّد الشاعر على استباحة الغرباء للدم العراقي: "مسدودةٌ كل الوجوه

ونحن بابٌ مشرعٌ للريح، لا تترددوا ها نحن نخجلُ، ندخل الغرباء فينا يذبحون، ويقتلون ويسكنون ونطرد."(41) ومع أن الشاعر، في لحظة قنوط وجزع يتبرأ من العراق انتماءً لكنه يستدرك من خلال كناية النخلة

> "لكن دعوا لي نخلةً لو مسني وجع المخاض أهزها وطناً تطيح فأولد،

> > أنا ما سئلت عن العراق فكل شبر في العراق يدٌ

عن العراق:

وكل يد بأرض كالعراق مهندُ."(42)

وهكذا نجد الشاعر دائما، في تمرده ويأسه وقنوطه يعود إلى التماسك وإلى موقف الانتماء إلى الأرض والوطن والنخل.

يمكن القول من خلال هذه القراءة لديوان (سماؤك قمحي) إن هذا الديوان يمثل حلقة مهمة ومتطورة من تجربة الشاعر في بداياته في العقد الأول من القرن الواحد والعشرين، لكن النقلة الأكثر تميزا في مسيرة الشاعر تدشن أساساً من ديوان (للدرس فقط) الذي استهله بمقدمة شخصية هي بمثابة (مانيفستو شعري) من طرف واحد يؤشر فيه الشاعر مسار تجربته الشعرية بشكل خاص وتجربة شعراء

جيله بشكل عام.



الشعرية يشتغل على ذاته.

لكننا، ونحن نقرأ قصائد (للدرس فقط) نكتشف أن الشاعر لم يغادر مواقعه السابقة إلا قليلاً، فقد ظلت قصيدة النثر محدودة بسبب غلبة العمود الشعري وقصيدة التفعيلة. ويخيل لي أن الشاعر قد كتب هذه المقدمة بعد أن انتهى من طباعة ديوانه هذا، وكأنه كان يؤشير مسار تجربته الشعرية القادمة بعد هذا الديوان، والتي سنجدها واضحة وجلية في القسم الثالث من (الأعمال الشعرية إلى 2016) والذي عنونه بد (دراجة هوائية) وهو أكبر الأقسام الثلاثة في الديوان.

سي الديوان. يستهل الشاعر ديوانه (للدرس فقط) بقصيدة نثر هي (CV) ، وهي سيرة شعرية وحياتية للشاعر. في هذه القصيدة يحاول الشاعر أن يكشف جوانب خاصة من سيرته الذاتية CV لكن من خلال ابتكار شخصية (آخر) افتراضي يوجه إليه الشاعر الخطاب، حوارياً، قد يكون هو الآخر ممثلاً بشخصية القرين، وهو أسلوبٌ يخفف إلى حد كبير من الاستغراق في الأنوية والذاتية والنرجسية الرومانسية، وخلق ذات ممتلئة وعياً ومعرفة وخبرة:

"أعرفكُ تنأى ممزقاً

بطلاسم جوهرة سعَّفت مجراتك الموبوءة الصلدة."(44)

ومع أن النص يحتمل أن تكون السيرة، هي ترجمة عن حياة (الآخر)، لكن مفهوم الــ CV عادة يذهب إلى الترجمة الذاتية، وبذا فالقصيدة مرآوية تتمرأى فيها الذات التي تكشف جراحاتها:

يستهل الشاعر عمر السيراي ديوانه (للدرس فقط) الصادر عام 2011 بمقدمة يكشف فيها عن رؤيته لمفهوم التجربة الشعرية، ويميط اللثام عن مراحل تطوره ووجهة نظره في تجارب أقرانه من شعراء جيله. حتى ليمكن القول إن هذه المقدمة تمثل (ماینفستو) شعری پرفض فیه الشاعر مفهوم التجييل الشعرى، مع التركيـز على خصوصيـة تجربة جيل التسعينات الذي أنتج قصيدة الشعر، ومصائر التجربة الشعرية بعد الاحتلال وسقوط الدكتاتورية عام 2003، حيث يرى أن سمة الجيل الذي ولد بعد التغيير هي المختلف وليس المؤتلف، وكما يقول: "إن السمة البارزة لهذا الجيل أن لا سمة لـه. فالاختلاف حلّ محل الائتلاف، كاسيراً أفق ما كان معتملاً عند الأجيال السابقة، وهذه هي بذرة التطور الفكرى المتعايش مع الآخر المختلف وهو من سمات الطرح الفكرى آنذاك."(43) ويرى الشاعر أن السنوات العشير التي أعقبت التغيير أحرقت كل مراحل الحداثة الشعرية وحاولت استنباط شكل قد لا يكون جديداً، لكنه بالتأكيد سيكون نمطاً خاصاً بهم." وتكمن أهمية هذه المقدمة في أن الشاعر قد اكتشف أفقاً جديداً في قصيدة النثر"بعد أن اكتشف أن ليس للعمود القدرة على أن يستوعب الحياة بكل تناقضاتها. ويؤشر الشاعر قضية مهمة تتعلق برؤيت للقصيدة الحديثة التي يرى أنها لا تمثل بعداً شكلياً، بل تمثل بعداً روحياً يشبه الحياة." لكنه اعترف، من الجانب الآخر، انه لا يكتب ليرضى الناس أو النخبة أو ليرضى نفسه، لكنه في كتابته



"أعرفكَ

وتعرفك الوقفات المطلية أسفأ

على سكة قطار أليف

تعرفك الكلاب المالحة التعثر والأنفاس المتلألئة البعد

وجراء الضوء."(45)

وتتشكل القصيدة من جمل شعرية مبدوءة بالفعل (أعرفك) الذي يتكرر تسع مرات، فضلاً عن تكرار اشتقاقات الفعل الأخرى مثل (تعرفك) و(تعرفهم) و(التعرف) و(يتعرف) وهذه كلها تتدرج ضمن نسق التوازي الاستهلالي ويومئ دلالياً إلى فكرة (المعرفة) بهذه السيرة الذاتية، وانكشاف فضاءاتها وأسرارها.

وتتخذ الكثير من قصائد هذا الديوان صيغة السيرة الذاتية، صريحة، أو مموهة أو بشكل قناع، ومنها مثلاً قصيدة (وصايا العائد) التي يخاطب فيها الشاعر ذاته أو ذواتاً تخييلية، ويستهل الشاعر المقطع الأول والثاني بجملة أمرية تنطوي ضمن دلالاتها التداولية (البراغماتية) على نصح وإرشاد ونهي وتحذير أحياناً:

"تعلم

وخذ عبرة من جذور الألم امنح الليل نجمته الرامشة واستفق

لا تفكر بأنك سوف تكون

لا تفكر بأن كتاباتك البيض سوف تضيء ارتخاء العيون."(46)

وفي القصيدة معارضة طريفة بالمعنى البلاغي

الكلاسيكي للنشيد الوطني وللكثير من أوهام الطفولة تنتهي بتساؤل مرير بين الوطن والأنشودة، بين الوهم الذي تخلقه الأنشودة والوطن الذي خسره: "كيف لي أخسر الوطن الـ (كم) كبير وأرضى بأنشودة الـ (موطني) ؟ "(47)

ويحفل الديوان بقصائد قناع يتداخل فيها الموضوعي بالذاتي، أي الشخصية التاريخية بالنذات الشعرية، كما هو الحال في (عتيق للبيع) التي يذكرنا عنوانها بقصيدة السياب المعروفة (الأسلحة والأطفال)، لكن بائع عمر السراي يختلف كثيراً عن بائع الخردة التقليدي، فهو بائع يشتري الألم من الآخرين ويرسم بدلها صورة للفرح وموعداً لحبيبين بلا رقباء:

وأذكر أني بائع للعتيق، يشتري الألم لله قلم واحد، واهم ضيَّعه ذات مدرسة فجلده المعلمون بالقصاص." (48)

بائع العتيق هذا يصنع الحياة والسلام والفرح بقلمه، من خلال لوحات بصرية ناطقة:

"أرسم شباكاً، وظهر أم مبتسمة فابنها في آخر الأفق يلوِّح عائداً

. " " ي القرام المناوعاً خلفه، ومدفوناً في صناديق البريد" (49)

فالشاعر هنا يستبدل وظيفة بائع العتيق التقليدية بوظيفة أخرى يشتري بها كل ما هو جميل: "عتيق للبيع

أستبدله بكل جميل، جديد للشراء."(50) فهنا تداخل بين صوتين: صوت بائع العتيق السيابي، وصوت الشاعر صانع الجمال والحب



والسلام، لكننا لاحظنا أن التوازن يختل لصالح صوت الشاعر الذاتي الرسولي ومشروعه البديل لاستبدال الجمالي بالألم، لكن الذات هنا تتحرر من نرجسيتها الطاغية لنكشف عن امتلاء وجودي وروحي ينفتح فيه الشاعر على الآخرين ليحمل عنهم كيسه الثقيل بمقتنياته الجديدة.

في قصيدة (آدم) قناع آخريقيم فيه الشاعر تناصاً مع حكاية آدم وبدايات التكوين والخطيئة الأولى، لكن آدم هنا، يختلف عن الحكاية في الكتب المقدسة، هو كائن معاصر وحقيقي، ربما هو الرمز لشخصية الأب في علاقته بالأبناء، حيث يصبح الأبناء نفياً لوجود آدم الأب:

"فمحض وجودنا فناءً لخلودك وفناؤنا خلودك المؤجل."(51)

في القصيدة رؤيا فلسفية ووجودية عميقة للحياة والكون ولكل المرويات الكبرى التي كونت وعينا، ومساءلة جريئة برهانية الجوهر لما هو عرفاني وسائد، يقلب فيها المقدمات والمسلمات التاريخية: "اعترف الآن

فحواؤك خلقتك من ضلعها المستدق في ذاكرة الرماد

وحواوًك خلقتك مرة أخرى

حين ألهمتك الأرضين: حياةً ودفناً."(52) هنا يتهشم القناع التاريخي لآدم الحكاية أمام

سيرورة تكوين وجودي بديلة، يتسيد فيها صوت آدم المعاصر والبديل من خلال تخليق أسطوري

ومن الاشتغالات التحديثية في بنية القصيدة في

هذا الديوان، الاشتغال على بنية السيناريو الحواري في عدد من القصائد منها (قلمٌ ورصاص) و(للدرس فقط) و(على ضفتين) وهي كما يبدو امتداد لتجربة مبكرة ومنفردة في ديوانه السابق (سماؤك قمحي) تحمل عنوان (ظلال تائهة).

في (ظلال تائهة) تجربة حوارية متفردة في ديوان (سماؤك قمحي) تتكون من بنية حوارية بين مجموعة من الأصوات أو الظلال، حيث يستهل الشاعر القصيدة بحوار الظل الأول، وهو كما يبدو لحبيب يخاطب حبيبته صاحبة الظل الثاني:

" الظل الأول: لا شيء سواي

لا شيء سوى القصب الملتف على رئة الناي."(53) ويتصادى صوت الأنثى، الحبيبة في الظل الثاني:
" الظل الثاني: لصوتك في ضريح القلب نقش

يقود البوح، فالكلمات تعشو."(54)

لكن المتلقي، يشعر وكأنه يتلقى قصيدة غنائية اعتيادية تفتقد إلى بنية حوارية تفاعلية، أو بنية سيناريو درامية، لذا تظل بالنسبة للمتلقي مجرد قصيدة غنائية. أما قصائد السيناريو في ديوان (للدرس فقط) فهى أكثر نضجاً وتكاملاً.

في قصيدة (قلم ورصاص) تناوب بين بنية السيناريو، وبنية المشهد، مع محاولة لتجسيد وأسطرة أيقونة بشرية ممثلة بالمعلم:

ٰ يدِه البرقُ

جعَّد الصوت أوردة بين طيّاتها شعره حفنة من رنين."(55)

ويمتلك السيناريو بنية زمنية سردية متحركة تمثل مراحل نمو الشاعر طفلاً ويافعاً ورجلاً من خلال



حاولتُ حاورتُ حاورلتُ ماكنت أ

ما كنت أدري بأن وراء الخراب خراب" (61) ويختت م الشاعر عمر السعراي ديوانه هذا بقصيدة سيناريو حوارية هي (للدرس فقط) والتي يحمل الديوان اسمها، وهي تتوافر على الكثير من مقومات السيناريو والمونتاج والقطع والتعليق. ويدور الحوار بين ثلاثة أصوات شعرية تحمل أرقاماً مجردة هي (1 ، 2 ، 3) ويمثل الرقم (1) صوت الشاعر أو ذاته الثانية:

"  $1^{-}$  داخلاً في مديات الأمس أصلي الخطيئة

2 – أنت تشرك

3 – ويشرك (وهو يتابع الشاشة)

1 – أقلب أول الزمن حتى آ..

2 – خره

5 – لا تقاطع! (يرفع الصوت إلى أعلاه)."
ثمة حركة درامية داخل هذا السيناريو الدرامي الممتلئ بالفعل والحركة والحوارية مع إرشادات وإشارات مسرحية موضوعة داخل أقواس، وهي بمثابة إرشادات مسرحية صامتة. وتحفل القصيدة بتساؤلات إشكالية فلسفية عميقة ذات طابع برهاني، حيث يتهم الصوت الأول بالتكفير ويقتل من قبل الصوت الثالث بإطلاقة في رأسه. لكن الموت لم يمنع صوت الشاعر الأول الساخر من مواصلة الغناء والانطلاق بعد أن تحرر من جسده وخصمه معاً:

وره تصري بعد أن تحرر من جساه وحصه معا. "لي أن أكون أيضًا.. الآن.. بعد أن خلصتني منك حين قتلتني..

كلمات المعلم التدريسية "قال: (دار..) قال: (دور..) قال.. (رنَّ الجرس) – (56) وفي الضربة الأخيرة: "قال (..) كبرنا ومازال منه بنا ألف وردة حرف

وألف نشيد."(57) ومن خلال لعب لغوي جناسي بين قلم الرصاص، والرصاص ينتصر الشاعر بقلم الرصاص رافضاً الرصاصة التي حملتها الحروب:

وحين ولتنا الحروب،

عرفنا بأن الرصاصة تفرق عن قلم من رصاص."(58)

وفي قصيدة (على ضفتين) تغلب البنية الحوارية على بنية السيناريو حيث يظل الحوار ساكناً يفتقد الحركية والنقلات الزمنية والمشهدية بين صوتين/ بين (س: سهاد) و (م: مازن) بين حبيب وحبيبة: "سهاد: أ لستَ انتظارى؟

مازن: ذبلتُ من اللون حتى اكتويتُ بناري."(59) لكننا نشعر بأن ثمة غيوماً سودا تقف عائقاً أمام اكتمال ذروة الحب والوصال:

"تمنيتُ أن أشتهيك

ولكن صمت المدائن شذرٌ."(60)

لكن الشاعر يتعلل بانكفائه بعد أن نرى على الطين خطو الذئاب، مع انه ظل يحاول ويحاور:

وحاورتُ تمثالك المترع الوقت

حاورتُ



فجرَّدتَ لسانكَ قلم َ الكلام."(62)

وهكذا ينتصر الشعر على الموت والرصاص ويظل يضوع ناشراً رسالة الجمال والغناء. وهذه القصيدة هي (قصيدة نثر) "بامتياز، حيث يعمد الشاعر إلى رصف الكلمات على طريقة الفقرة" paragraph المتصلة الشبيهة بالتدوير في قصيدة التفعيلة، وهي سمة غالبة في كتابة قصيدة النثر في الأدب العالمي، كما أن لغتها هي اللغة الشعرية الملائمة لقصيدة النثر لأنها تمتلك امتلاء وتوترا وإشعاعاً، على خلاف بعض قصائد النثر التي سنقرأها لاحقاً في القسم الثالث الموسوم (دراجة هوائية) من مجموعته الشعرية الموسومة (وجه إلى السماء، نافذة إلى الأرض) الأعمال الشعرية إلى عام 2016، والتى تنتمى فيها اللغة الشعرية إلى النثر أكثر من انتمائها إلى لغة الشعر. ومن المفارقة أن يوظف الشاعر في هذه القصيدة، وفي غيرها أيضاً مفردات معجمية مندرسة وغير مأنوسة مثل (كلاب الحوأب) (63)، حيث يتطلب فهمها العودة إلى معاجم اللغة والتاريخ والأحاديث، لنعلم أن هذه المفردة قد استخدمها الرسول في حديث خاص وكأنه يشير بها إلى ما سيحدث في معركتي صفين والجمل، وعلى الرغم من الدلالات المختلفة لكلمة (حوأب) لكنها دلاليا تشير هنا إلى التنبؤ بالشر والكارثة. وهذا التوظيف اللغوى يؤكد عشق الشاعر للتراث اللغوى والشعرى الكلاسيكي وتأثره به.

وتمثل مجموعة الشاعر الكاملة والأخيرة (وجه إلى السماء، نافذة إلى الأرض) مجموع التجربة الشعرية للشاعر عمر السراي، والتي تخلق لي كما أشرت منذ

البداية إشكالية، ذلك أني اعتمدتُ على الدواوين المفردة، بتواريخها، لكن الشاعر فضل في أعماله الكاملة أن يعمل خلطة جديدة تجاهل فيها دواوينه تلك وأعاد توزيع القصائد على ثلاثة أبواب يمثل مرحلة من مراحل تطوره الشعرى وهي:

1. ربطة عنق، وتضم معظم قصائده العمودية السابقة

2. حداد أبيض، تتراوح بين العمود الشعري المحدث وقصيدة التفعيلة

3. دراجة هوائية – تغلب عليها قصيدة النثر ولأغراض دراسية، وتجنباً للتكرار سأصرف النظر عن البابين الأول والثاني، لأني سبق وأن تناولتهما سابقا، وسأركز على الباب الثالث الخاص بقصيدة النثر، مع إدراكي بأن الشاعر قد أضاف لكل باب قصائد ونماذج جديدة جديرة، هي الأخرى، بالدراسة والفحص.

يستهل الشاعر القسم الثالث (دراجة هوائية) بقصيدة سبق أن توقفنا عندها هي (آدم) لذا سأتجاوزها وأبدأ بقصيدة نثر متميزة هي (إعلان). والقصيدة بمثابة خطاب موجه من شاعر عاشق إلى حبيبته، يتذكر فيها حياته منذ الطفولة مع هذه الحبيبة والأحلام المشتركة التي جمعتهما، ويدعوها لمشاركته في كتابة حكمة على السبورة، بالطباشير الأبيض، رمز النقاء والبراءة:

"سأعدك باني سأكتفي ولو بقطعة طباشير من جبينك القديم.. أخطُّ بها على السبورة حكمة اليوم.. لا شيء أسوأ من أن نموت دون ذكريات حب مجنونة."(64)



القصيدة إعلان عن انتصار الحب على القبح والقتل والنسيان، يعمد الشاعر في هذه القصيدة إلى اعتماد توزيع الكلمات على فقرات وليس عن طريق الأسطر الشعرية التي يكتب بها الشعر الحر أو قصيدة التفعيلة، وهي كما أشرنا سمة مفضلة في مدونات قصيدة النثر الكتابية عالمياً. ويمكن القول إن إرادة الحب والحياة والأمل، وبقطعة طباشير بيضاء تنتصر دائما على العنف والاستبداد والموت:

"تعالي.. لنتأكد من عدم انتهاء صلاحيتنا المدونة أسفل ظهورنا بقبلة طويلة في ساحة التحرير.. نلتقط عبرها سيلفي مع قاتلنا الذي سينتظر النهاية، ليعلن بدايته." (65)

هذا ويمكن أن نلاحظ أن الشاعر عمر السراي، في أغلب قصائده لا يتخلى عن أناه الشعرية، الحاضرة أبداً، وهي سمة لصيقة بشعريته ، تشير إلى الجذر القوي للمنحى الغنائي في شعره حتى في النماذج ذات البنية الموضوعية كالقناع والبنية الدرامية والسيناريو والسرد.

وثمة ملاحظة أخرى تتعلق بطبيعة اللغة الشعرية لقصيدة النثر التي يكتبها الشعراء اليوم ومنهم عمر السراي، فمن المعروف أن اللغة الشعرية لغة انزياحات استعارية ورمزية ممتلئة ومتوترة ومتفجرة، وهي نتاج معاناة وانتقاء وتركيب يشتغل عليه الشاعر، لكن أغلب شعراء اليوم يكتبون لغة شعرية، كما يكتبون القصيدة العمودية أو النثر العادي، من خلال التدفق اللفظي السريع، وأحيانا الخطاب، فتبهت هذه اللغة، وتصبح مثل الحديث العادي، وغي أحسن الأحوال مثل النثر الفني. ولذا

على شعراء قصيدة النثر إعادة النظر في خصوصيات وشعرية اللغة الشعرية.

ويحفل الباب الثالث الخاص بقصيدة النثر بتنويعات أسلوبية وبنيوية متعددة منها إعادة كتابة الأساطير والحكايات والمرويات من خلال آلية المفارقة، كما وجدنا ذلك في قصيدته (آدم) حيث صيرورة مغايرة لسفر التكوين، وكما نجد ذلك في (ألف ليلة ونهار) التي يعيد فيها صياغة ألف ليلة وليلة حيث لا يقتل شهريار نساءه ويتحول إلى سارد لحبيبته شهرزاد:

"سأعيد العدُّ من جديد

وأحمل لك العالم من زاورية نظر جديدة، زاوية تليق ببقايا ملك تعلم كيف يسمع وتعلم كيف يقص الآن."(66)

وكما يفعل الشاعر في قصيدة (14 عشتار) عندما يعيد كتابة مجموعة من الأساطير القديمة ومنها نزول عشتار إلى العالم السفلي، وقصة سفينة نوح، وأساطير حديثة من الحياة اليومية، بتكهة جديدة لا تخلو من سخرية ومرارة:

"كذبةٌ تلك التي سطّرها الطين

فبوابة العالم السفلي في سماء ثامنة."(67) أو كما يفعل في قصيدة (ملحمة أنكيدو) التي يقلب فيها الشاعر الأسطورة ويعيد صياغتها منتصراً لأنكيدو – ربما رمز الطبيعة في ثنائية شتراوس الضدية الطبيعة / الثقافة في مواجهة جلجامش، رمز الثقافة.

> ويتوج الشاعر أنكيدو بطلاً لهذه الأسطورة: "لكنى رضيت، مثلك،



السادسة.. (عش هكذا في علو أيها الألم."
حيث تظهر بذرة التحول والتحدي عندما تتحول
بسخرية مريرة مفردة (العلم) إلى (الألم) وتتحول
(نموت ويحيا الوطن) إلى (نعيش ويموت الوطن).
"الرابعة عشرة.. لا نستحي.. لا نستحي أبداً حين
نقول:

"نعيش.. نعيش.. ويموت الوطن."(71)

ويتابع الشاعر سيرته الذاتية حتى السابعة والعشرين حيث يتلقى "طلقة أخيرة في مظروف ملون" إشارة إلى تداعيات الصدراع الطائفي والهجوم الإرهابي، لكن الشاعر، على الرغم من كل ذلك يظل يحلم بالسلام الأكبر من كل شيء.

ويواصل الشاعر في قصيدة (كان صغيراً) التي كتبها، كما يبدو، لمناسبة عيد ميلاده الثالث والثلاثين الذي استبدله بـ (رحيلي) سخريةً:

"نقطة.. رأس سطر

ما أذكره عني.. لا شيء

فكل شيء يعني بأني ما زلت هناك

في ذاكرة كل أسود وأبيض.. أعيش بالألوان." (72) ومن التنويعات التي اشتغل عليها الشاعر توظيف قصيدة (الومضة) الشبيهة بقصيدة (الهايكو) اليابانية، كما هو الحال في (سونيتات) وهي قصائد قصار لا تنطبق عليها صفة (السونيتة) التي تتكون عادة من أربعة عشر سطراً.. ولكن الشاعر، كما يبدو استخدمها بصورة مجازية للإشارة إلى هذه الضربات الشعرية القصيرة، إذ نقرأ في مقطوعة (حرب)

أن أكون بعدك، لتكون للمرة الأولى ولو في صفحة ستأكلها السنوات، ولو في صفحة ستأكلها السنوات، بطلاً لهذه الأسطورة الفانية."(68) ومن خلال السخرية المريرة كان الشاعر يعيد البطولة لبراءة الطبيعة الأولى ممثلة بأنكيدو: "فدورك كان بطولة سرقها منك (الذي رأى كل شيء) بالرشى والوساطات."(69)

ويواصل العزف على سيرته الذاتية، التي رأينا لها أنموذجا في قصيدة (CV) التي سبق للشاعر وأن استهل بها ديوانه (للدرس فقط) والتي أعاد نشرها في هذا الباب تحت عنوان (السعراقي) لخلق حالة من التماهي بين ذات الشاعر وسيرته، وسيرة المواطن العراقي العادي. ويواصل الشاعر العزف على لحن السيرة الذاتية في قصيدة (بعيدا عن الحروب) وفيها تدوين تاريخي لحياة الشاعر ومعاناته مع الحرب و الجوع والاستبداد، حيث تم تزوير وعي الأبناء ليكونوا جزءاً من مشهد طبالي الحرب والدكتاتورية:

"في رحم امك المتبرعة بحليبها لمشهد صوت (إحنا مشينا للحرب) لتصوغ جناجل الحرب اللاهبة بنشرات الأخبار

هكذا ولدتَ، بعد أن انتابت الدبابة آلام المخاض."(70)

ويؤرخ الشاعر لسيرة حياته بالسنوات "الخامسة.. روجت لحضوري الوقح الذي يصرخ (الله يخلي الريس)



كلما ملأت جيوب المترفين زادت الجائعين إفلاساً"(73)

من دخل قلبي

فهو آمن."(332)

(75)



\_\_\_\_\_ رش*دي* العامل

والقصيدة تنهض على المفارقة والتضاد. وفي مقطع (أمان) نقرأ جملة شعر قصيرة: وقد لاحظنا أن هذه القصائد سبق للشاعر

التى كتبها، فهى متمكنة وقريبة من الأنموذج الحداثى لقصيدة النثر، ومنها قصائد (ليس لي) (صر382) و(ليلة سعيدة) (ص384) و(وداع) (ص413). ففى قصيدة (ليس لي) ثمة توتر شعرى داخلي يقوم على بنية جملة شعرية واحدة تتناسل لتختتم بضربة تنهض على المفارقة:

"الأقلام القديمة التي فقدناها في الذاكرة الزجاج الذي فقدنا شظاياه على شرفة قلب

عارف الساعدي الشجيرات التي ذبلت.."(76)

وبعد هذا التفريع و(التكثير) المتناسل يقفل الشاعر قصيدته بضربة مفاجئة تصدم وعي المتلقى، مفتوحة على نهاية مجهولة لقرار ما، سلبي بالتأكيد قد يقترن بالرحيل أو الموت:

"كل ما مرَّ لا يحتاجني أنا

لذلك قررت أن..."(77)

وفى قصيدة ليلة سعيدة التي تقوم على تضاد، فهي ليست ليلة سعيدة بل ليلة حزينة يعتصرها الألم، لأن الحبيبة سترحل:

> "الكراسي الزوايا الأسرّة الوسائد الستائر

لا مكان في بيتنا إلا ويشغله الألم."(78)

وانسجاما مع نزعة الشاعر الذاتية والأسرية، كتب الشاعر قصيدتين يحاور فيها ولده (المعتن) أو(عزوز) بشفافية ورهافة وصدق، مذكراً إيانا بما فعله الشاعر عارف الساعدى وهو يخاطب ولده أيضاً. وهذه سمة إنسانية شائعة لدى الشاعر، يكفى أن نتذكر البياتي وقصائده إلى ولده على ورشدى العامل في (حديقة

يخاطب ولده محمد بقصائد مؤثرة.

أن نشرها في ديوانه (سماؤك قمحي)

تحت عنوان آخر هو (قصائد قصيرة)

يمكن القول إن عمر السيراي في خواتيم أعماله الشعرية، وتحديداً في الباب الثالث من (الأعمال الشعرية) قد انعطف بوعى نحو كتابة قصيدة النثر، ربما على طريقته الخاصة، التي سبق له وأن بشّر بها في مقدمته لديوان (للدرس فقط)، وإن كانت لغته الشعرية تهبط أحياناً إلى مستوى لغة النثر الفني، كما أنه ظل أسير (أناه) الشعرية المهيمنة التي كانت تتحكم بكل التفاصيل الجزئية في قصائده، لكنى بصراحة أحببتُ بعض قصائد النثر القصيرة

على) ولا يمكن أن ننسى الشاعر ناظم حكمت وهو



من خزين شخصي من تجربته الخاصة، وهو ليس بحاجة إلى أن يغادرها. وأدرك الآن وأنا أختم دراستي هذه عن الشاعر عمر السراي، بأنه إنما كان بدفاعه ذاك إنما يدافع عن موقف شخصي ينطلقُ من منه في التعامل مع العالم والأشياء انطلاقاً من حدود تجربته الشخصية، على غناها، لكنها تظل بحاجة إلى أن تطل على الفضاءات الأخرى. ويمكن أن نستدل على هذا الموقف من الإهداء الذي استهل به (الأعمال الشعرية) والذي انطوى على لعبة لغوية

عمر السراي شاعر عاش مخاضات تحولات تراجيدية عنيفة ، شهدها المجتمع العراقي ، قبل التغيير وبعده وقاد فيها شعره داخل انفاق الموت ليكون شاهداً وصوتاً شجاعاً يصنع من الكلمة أفقاً للحياة والحب والجمال والأمل.

اختزلها بكلمة واحدة هي (إلي (- ) والتي تضمر مفردتين: إلى وإليه، مقدماً الأولى الذاتية على

الثانية المرتبطة بالآخر.

وتقوم قصيدة (وداع) على المفارقة الساخرة، إذ بينما يودع الجميع أيامهم الماضية، فإن الشاعر أو ذاته الثانية يودع أيامه القادمة:

"الكلُّ كان يلوِّح لحظة أثلج الوقت" "كانوا يودعون أيامهم الماضية إلاك"

وكنتَ تودع أيامك القادمة."(79)

في أحدى الندوات الثقافية ببغداد في محاضرة خاصة عن تجربة أحد الروائيين العراقيين، سجلتُ على الروائي مأخذاً يتمثل في تضييق أفق تجربته الروائية على ما هو ذاتي، وشخصي مقترن بتجربته المعاشة وحركته مكانياً وزمانيا، وعدم محاولته الانفتاح على ما هو ممكن ومحتمل في تجارب الآخرين. وفوجئتُ بالشاعر عمر السراي وهو يعقب على وجهة نظري، قائلاً إن الروائي يمتلك ما يكفيه



| . م.ن، ص:67 من مص:131 من مص:413 |  |
|---------------------------------|--|
|---------------------------------|--|



# الأنساق المضمرة في «أمواج» عبد الله إبراهيم

باقــر جاسم محــمد

•"كلما بالغ المرءُ في التفكير باتخاذ قرار حاسم، رجح سقوطه في الخطأ." (أمواج ص 233)

الداخلية ومن الإضافات التخييلية التي لا يخلو منها أي عمل أدبي أو فني راق. وهذه الحقيقة تفرض على النقد أن يتحرر من فرضية موت المؤلف، وأن يستعيد كثيراً من وقائع السياقات الخارجية المتمثلة بالصيرورة الذاتية والاجتماعية والسياسية ليقارنها مع ما ورد من وقائع السياق الداخلي النصي من أجل رسم صورة الحاضنة التي انتجت خطاب السيرة الذاتية وتحديد عناصر الاتفاق والاختلاف بين الوقائع التاريخية والوقائع النصية

تنهض السيرة الذاتية، أساساً، على عناصر سردية مستمدة من التاريخ الشخصي للفرد فضلاً عن التاريخ العام للمجتمع، وبخاصة المرحلة التي تزدهر فيها شخصية البطل، كما أنها تنطوي على عناصر ثقافية، بعضها صريح وبعضها مضمر تمثل موجهات سلوكية وعقدية للأفراد والجماعات. ولذلك فإن السيرة الذاتي تشير، بقوة، إلى السياقات الاجتماعية والتاريخية من دون أن تفقد حيازة المقدرة على التوهج المستمد من الطاقة الفنية





عبد الله ابراهيم

من جهة، ولبيان آليات اشتغال الأنساق المضمرة في رسم ملامح النصى الفنية والفكرية.

من الناحية الفنية، يجب أن تستوفي السيرة الذاتية شرطاً مهماً هو التطابق

بين المؤلف والسارد والشخصية، أو المكونات الثلاث المنتجة لعملية السيرد، كما يبرى فيليب لوجون. 1 وهو شرط متحقق على نحو صريح في السيرة الذاتية التي حملت عنواناً موحياً هو (أمواج) للأستاذ الدكتور عبد الله إبراهيم. 2 فكيف اضطربت (أمواج) عبد الله إبراهيم لتؤسس قيمتها الثقافية والجمالية؟ بداية نقول: يهدف كتَّاب السيرة الذاتية إلى تقديم إجاباتهم على جملة من الأسئلة الفكرية ذات الأبعاد الذاتية والاجتماعية والسياسية والثقافية والوجودية التي واجهها البطل في حياته الشخصية. 3 وتبدو هذه الإجابات كما لو كانت نوعاً من الشهادة أو كلمة الختام بخصوص ما جرى، وكيف جرى، والأسباب التي دفعت الشخصية المحورية إلى اتخاذ مواقف معينة، أو الصمت عن مواقف أخرى قد تكون مطلوبة لهذا السبب أو ذاك. ولهذا فإن خطاب السيرة الذاتية ذو جوهر حجاجي في المقام الأول لأنه ينطوي على دفاع ذاتي عن التحولات التي شهدتها سيرة المؤلف وتسويع ضمنى أو صريح لما قام به من أفعال. إنها تقدم رؤية فيها شيء من الدفاع والدفوع بلغة القانون. وهذا يعنى، بالضرورة، وجود خطاب ثاو في العمق يتعارض مع منطق المدونة السيرية أ المباشير. إن رواية السيرة الذاتية تفترض وجود

ميثاق بين الكاتب والقارئ بفض حجاب الخصوصية وكشف بعض الجوانب المعتمة في سيرة المرء، وفضلاً عن ذلك فهي تفترض وجود خطاب مواز وغير مصدرح به قد يكون مضاداً لما سيقوم

به النقد أو القراء أو المعارف. وفي حالات معينة قد يكون هذا الخطاب المواز مدوناً على نحو صريح وقد يكون ضمنياً. بيد أنه ليس للنقد أن ينصرف كلياً إلى اقتفاء مسار الحجة والحجة المقابلة وفحص كل واقعة نصية ومطابقتها عن مرجعياتها التاريخية والاجتماعية؛ فالسيرة الذاتية تختص بمعالجة تستند إلى رؤية ظاهراتية وذاتية لأنها تركز على الصيرورة والوعى من خلال الظواهر الملموسة التي عاشها البطل وكيف تعامل معها، وأيضا من خلال وعى التحولات المعقدة الناشبة في النفس في علاقاتها مع الآخر؛ بمعنى إنها تنحو إلى أن تكون نوعا من صيغة الدفاع التاريخي والتأملي عن حياة البطل وتجاربه الشخصية وتحولاته الفكرية والسياسية. ويمكن القول أنه، وفي أثناء انشغال المؤلف في تدوين سيرته الذاتية، تترك الأنساق الثقافية والاجتماعية آثارها هنا وهناك من دون أن يتنبه المؤلف إلى ذلك، فهذه الأنساق جزء تكويني من لاوعي النص.

تتجلى الأهمية الأدبية للسيرة الذاتية في ثلاثة جوانب: الأول يتمثل في الصيغة الفنية التي يختارها الكاتب لصوغ نصه السيري، وكيف يبدأ السيرد ليتحرك في التجربة الزمكانية استعادةً أو استباقاً، وأيضاً اختيار اللحظة المناسبة لاختيار



...إلـخ)، فضلاً عن عدد من التقسيمات الفرعية ذات العنوانات المستقلة. وتوحى استعارة الموجة، دلالياً، بحركية المياه في المحيطات والبحار والأنهار لتولد مماثلة كنائية مع المحيط الاجتماعي وحركته الدائبة. وقد توحى، أيضاً، بأمواج التسونامي المدمرة نظراً لما ترتب على الأمواج الآجتماعية من تدمير جسيم في بنية المجتمع والفرد. ولأن حركة الأمواج تعاقبية، فهي تستحضر فكرتي الزمان والإيقاع. فالعنوان، هنا، ليس محض وسيلة مبتكرة لتقسيم فصول السيرة التبادلية الذاتية فحسب، وإنما هـ و في الوقت نفسه صورة لحركة الحياة والنفس في علاقاتهما الجدلية مع الصيرورة الاجتماعية والسياسية والثقافية، صعوداً وهبوطاً، تقدماً وتراجعاً. وهذه الصورة الكنائية يمكن أن تفهم على وجهين؛ فهي قد تكون دفاعاً حجاجياً ضمنياً عن النفس؛ ففي نهاية المطاف، ليست شخصية البطل (عبد الله إبراهيم) سوى كيان إنساني طاف تتحكم به حركة أمواج الحياة والمجتمع؛ وفي حال اختلاف القارئ مع هذا الكيان الإنساني، فلا سبيل لتوجيه اللوم له على ما أتى من أفعال أو ما اختار من مواقف، إنما يجب أن يفهم سلوكه ومواقفه في سياقاتها النفسية الاجتماعية والسياسية الأكبر. كما يمكن أن تفهم الصورة الكنائية الكلية، أيضاً، على أنها محاولة للتعبير عن القدرات الشخصية لهذه الذات وتمكنها من شق سبيلها الخاص بقوة وعزيمة وتحقيق قدر معين من النجاح في تحديد المصير في مواجهة مصاعب الحياة على الرغم من عتو الأمواج وهيمنتها شبه المطلقة، بهذه الدرجة أو

مغادرة السرد التاريخي لأحداث حياته ومجتمعه ليدخل في التأملات الفكرية والفلسفية، والثاني يتمثل في التزام أكبر قدر ممكن من الموضوعية في سرد الأحداث التاريخية وإظهار طبيعة العلاقة المعقدة بين التصورات الذاتية من جهة وسياقات الصيرورة الاجتماعية والتاريخية من جهة أخرى، والثالث يتمثل في اختيار الصوغ اللغوي/الكلامي المعبر عن الصيرورة الرؤيوية للنص السيري. ومما لاشك فيه أن هناك ضرورة أخلاقية في أن يوازن الكاتب بين ما يود الكشف عنه والبوح به من حقائقه الذاتية من جانب، وما يورده من كلام يخصى النوات الأخرى من أفراد أسرته، أو من محيطه الاجتماعي أو الفكري أو الثقافي من جانب آخر؛ وهو محيط شهد، وما زال، صراعات سياسية وفكرية وثقافية محتدمة، وقد احتلت شخصية البطل موقعاً مركزياً في دائرة الصراعات هذه بسبب من كونها بطلة الخطاب السيرى، لذلك فهي الوحيدة التي تدلي برأيها هنا. وفي هذا الصدد، يصبرح عبد الله إبراهيم، أنه أراد لسيرته هذه أن تكون مدونة اعتراف لا تبريراً، وأنه ليس في ذكره لأعراق أصدقائه وخلفياتهم المذهبية أية حمولة أيديولوجية. (ص 18) فهل كانت مدونته كما أراد؟ من الناحية الفنية، تنهض رواية عبد الله إبراهيم على ما يوحى به العنوان (أمواج) من استعارة أو صورة كنائية كلية حركية متمثلة في فكرة الأمواج التي تواجه القارئ في العنوان وفي فصول السيرة التي استحالت إلى إحدى عشرة موجة متتابعة؛ ولكل موجة تسلسل ذو عدد ترتيبي (أولى، ثانية، ثالثة،



تلك، على مصائر جميع من/ما يطفو عليها؛ وبذلك فهي تعبير ضمني عن مناقبية البطل، وتنوية وفخر بنسق التوثين الذاتي الكامن في نفس البطل الذي يشكل نسقاً مضمراً من جملة من الأنساق المتحكمة في إستراتيجيات كتابة هذه السيرة.

وانطلاقاً من استعادة تجربة الطفولة المحرومة من الأبوة والأمومة، يقدم الكاتب نوعاً من الاستبطان الذاتى في صورة تفصح عن العناصير المأساوية والصراعية التى اكتنفت حياته على المستويين الشخصى والعام، فنقرأ "كانت حياتي، منذ الطفولة، مزيجاً من أحداث وأفكار وأهواء. لم يجهز لي أحد مسارها: لا أسرة، ولا قبيلة، ولا مدرسة، ولا مجتمع، ولا دولة؛ فوجدتنى أصنع مساراً لها يقوم على التواطؤ بين رغباتي الشخصية، وتطلعاتي الثقافية، وأنماط الحياة العامة، وأتوغل فيه، فبدوت لنفسى وللآخرين ناجحاً. لكن تنازعاً عميقاً ظلَّ يشطرني جراء سعيى للتكيف مع العالم، فلم أنتم بصورة قاطعة لا إلى ذاتى برغباتها المفعمة بالطموح والفوضى، ولا إلى عالم الجماعة الممتثلة لمنظومة من القيَم، والعقائد والعادات؛ فكنت أمزج بين هذا وذاك مُعرضاً عما لا أراه يناسبني، ومُلتذاً بخرق

إجماع الآخرين ...." (ص 11) وهذا المقتبس يجعلنا على بصيرة بأن هذه الرأمواج) تروي حكاية السعي الحثيث للتكيف مع العالم والتغلب على صعابه؛ وكيف واجه المؤلف لحظات

الأزمة والصدام مع الآخرين؛ وهل نجح الكاتب في مسعاه هذا.

ويكشف المؤلف عن أن تحديد مسار الحياة اللاحقة قد مثل تحدياً وجودياً ترك أثراً عميقاً في مراحل حياته الشخصية حين صار أباً ورب أسرة. فهو يقرر أن الأمر "يعود ذلك إلى غياب التنميط الأسرى، فلم أعهد بناءً عائليًا متواصلاً بسبب اختفاء الأب ثم الأم في وقت مبكر من حياتي، فدُفعت إلى ممارسة دور أكبر من أن يقوم به طفل، وأصغر من أن يلبي خيالاته، فتنامت في درجة عالية من الصرامة الذاتية، حتى إن أبوَّتى أمستْ ثقيلة، إذ شرعتُ أرسم لأبنائي قيمًا لدور الأبوَّة المفقود في حياتي، ودفعهم للأُخُذ به، وضمرتْ في أعماقي عاطفة الأبوَّة اللَّيِّنة، والحنان الشفَّاف، وأرجِّح أنهم خاضوا صعابًا في الاقتناع بدوري كأب كرَّس لهم حياته، وأظنهم مثلى، وإنْ بطريقة مضادة، صاروا ضحية الأمر الذي طالما افتقدته أنا. ففيما لم يمهِّد لي أحد مسار الحياة، كبروا هم بين أسوار حياة ارتأيتها أنا لهم. وخلق هذا انطباعًا بأننى حرٌّ فيما أريد، متشدِّد فيما يريدونه، ..." التوكيد للناقد. (ص 12-11) فنلاحظ هنا أن الكاتب يشير إلى موت الأب والأم

وفقدانهما الأبدي بكلمة (اختفاء) مما قد يشي بانعدام البعد العاطفي لواقعة اليتم المبكر، مع ذلك فإن أثر الموت المبكر للأب على البطل قد امتد ليسم دوره الأبوى والاجتماعي

يجب أن تستوفي السيرة الذاتية شرطاً مهماً هو التطابق بين المؤلف والسارد والشخصية . أسلوبية أساسية: الأول، ويتمثل في اللغة الإخبارية التي تتحدث عن وقائع تخص حياة البطل الأولى وما اكتنفها من تطورات، وأيضاً تتحدث عن حركة المجتمع التي تبدو شاحبة في القسم الأول من السيرة نظراً لغياب الوعى الاجتماعي للبطل حينذاك ويعقب هذا الضرب شيء من الأستدراك المتأخر لتفسير ما جرى وربطه بما سيحدث للبطل كما هو واضح فيما أوردناه من اقتباسات سابقة. والثاني يأتي في صيغة كلام/لغة فكرية وتحليلية تعالج الظواهر الذاتية والاجتماعية والسياسية؛ وهنا يبرز دور معطيات التجربة الثقافية الذاتية في فهم الأحداث الاجتماعية والسياسية، وتفاعلها مع الطاقة الثقافية والعقلية للمؤلف في جعل الكلام ذا أرجحية لدى القارئ الذي قد لا يتفق مع الكاتب في ما يذهب إليه من تقويم للأحداث الخاصة والعامة في العراق والبلاد العربية والعالم. وهذا الكلام/ اللغة ذو أهداف حجاجية على درجة عالية من الصراحة والمباشرة، وهو يحتل جزءاً كبيراً من الرواية وينهض بمهمة التوثيق لأحداث جسيمة بمرت بمدينة كركوك التي ولد فيها المؤلف، وأيضاً

في وطنه العراق والبلاد العربية والعالم. وفيه

يلتمس المؤلف مناسبة تاريخية أو سياسية ما لينهض بمهمة تفسير الأحداث على نحو يدخل في

باب الأدبيات السياسية المعبرة عن وعى المؤلف

لما يواجه من أحداث كبرى مثل قضية فلسطين

والتحولات الاجتماعية والسياسية في البلاد

والصرب العراقية الإيرانية واحتلال العراق للكويت

وانهيار منظومة الدول الاشتراكية ثم احتلال العراق

بنوع من الأداء الذي لا يجده البطل صحيحاً تماماً على الرغم من محاولته التماس العذر لنفسه فيما يفعل لأن أبناءه قد نشأوا في 'أسوار حياة' ارتآها هو لهم كناية عن تغلغل النسق المضمر للأبوة الشرقيـة الكامن في نفس البطل، نسـق السيد (أحمد عبد الجواد) في ثلاثية نجيب محفوظ؛ وهو النسق الذي ظهر من خلال كتم حرية الزوجة والأبناء. ويوحي الكاتب بهذا المعنى حين يقرر في مستهل الموجـةُ الأولى: "كانت حياتي، منذ الطفولة، مزيجاً من أحداث، وأفكار، وأهواء. لم يجهِّز لي أحد مسارها: لا أسيرة، ولا مدرسة، ولا قبيلة، ولا مجتمع، لا دولة؛ فوجدتنى أصنع مسارًا لها يقوم على التواطؤ بين رغباتي الشخصية، وتطلّعاتي الثقافية، وأنماط الحياة العامة، وأتوغُّل فيه، فبدوتُ لنفسى وللآخرين ناجحًا. لكن تنازعًا عميقًا ظل يشطرني جرَّاء سَعْيي للتكيُّف مع العالم، فلم أنتم بصورة قاطعة لا إلى ذاتي برغباتها المفعمة بالطموح والفوضي، ولا إلى عالم الجماعة الممتثلة لمنظومة من القيم، والعقائد، والعادات؛ فكنت أمزج بين هذا وذاك، مُعْرضًا عمَّا لا أراه يناسبني، وملتـذًا بخرق إجماع الآخرين، ..." (صل 11) ونقع في هذا الاستهلال على العناصر الصراعية الأساسية المحركة للأمواج، فنجدها ماثلة في التعارض بين تحقيق الرغبات الشخصية والتطلعات الثقافية، من جهة، والتمرد على أنماط الحياة العامة كافة، بما فيها من قيم وعقائد وعادات وانتماءات، من جهة أخرى.

وتفصع تجليات الكلام/اللغة في (أمواج) عبد الله إبراهيم عن قدر عظيم من التميز إلى ثلاثة ضروب



ثم نشوب الصبراع الطائفي فيه؛ فتتصول السيرة الذاتية إلى الجانب العقلي من حياة المؤلف فنجده قد تحول إلى محلل سياسي واقتصادي واجتماعي لما شهده من أحداث مما يتسبب بظهور الجوانب الخبرية التاريخية وضمور الصيغة السردية والسيرية في هذه الرواية. ونلاحظ هنا أن الكلام يكتسب سمةً مجازية حين يكون الكلام عن الغربة، فنقرأ: "مع ذلك لم يتخفف إحساسي بالغربة كأني نبتة انتزعت من أرض واستنبتت في أخرى" (صن 101)، أو قد يكون الكلام ذا صيغة خبرية، فنقرأ عن حرب أكتوبر بين العرب وإسرائيل: "عبر المصريون القناة ظهيرة السبت 6 تشرين الأول/ أكتوبر، وتوقف هجومهم خوفا من الخروج عن نطاق الحماية الجوية. لكن الرئيس السادات أمر بتطويس الهجوم يوم 14 منه، فاندفعت القوات المصرية في سيناء، وانكشفت للإسرائيليين، وخسرت 250 دبابة من الدبابات الأربعمائة للهجوم. وفي هجوم معاكس قاده آرييل شارون، الذي أصبح رئيساً لوزراء إسرائيل بعد ثلاثة عقود، شُقت القوات المصرية إلى نصفين، وعبر الإسرائيليون القناة إلى الغرب يوم 16 ،وخلال يومين نجحوا في دفع خمسة ألوية مدرعة إلى غرب القناة، وبعد أسبوع قطعوا طريق السويس، فانفتح العمـق المصرى أمامهم باتجاه القاهرة." (ص 73) ومن الواضح أن المقام قد استلزم استخدام لغة خىرىة.

ولأن الروايـة السيريـة روايـة تعلـم (– bildun) في الجوهـر، فـإن بـدء وعـي البطـل لكيانـه الفردي واكتشـاف العلاقة الحسيـة بالمرأة

والجوانب السياسية والاجتماعية تحتل فيه أهمية خاصة فيها وتشكل محاور أساسية في سيرورة السعرد. إذ أن اكتشاف البطل للحياة الجنسية قد حدث حين كان في أول الصبا، ومن خلال مواقف معينة أسهمت في نضجه الجنسي قبل الأوان. و تفصح بعض إشارات النص إلى ذُلك، فنقرأ: "في أوقات وجود أمى في القرية بين علاج وعلاج من السرطان، وبين رحلة وأخرى، وفيما هي تذوى، بدأت أتفتح أنا: غزتني الرغبات السرية بالنساء، والمرأة الأولى صبية حسناء. أحسبُنا ولدنا في السنة نفسها بالنساء، لكنها شبت قبلي، وامتلاً جسدها برحيق الأنوثة، ودوخني أريجُها الطبيعي، أثمن ما أورثته الطبيعة للمرأة. تجرأتُ في مساء شتائي بارد وداعبت جسدها، فوضعت يدها على يدى برفق، ونعومة، وقبول، وتلطُّف، وطوال الليل كنت أرتعش. جافاني النوم، ودوَّمتْ عاصفةٌ من الحمي في رأسي، كأنني دفعت من سفح جبل إلى هاوية. وتقلبتُ، وشحبت أجفاني، والتهب فمي، وتُخنَ لساني، وكأن طفح الرجولة اخترق جسدي، فقد التهبتْ جذوتي الأولى، وبقيتُ ممسكاً كفي أتشممها، فبها لمستُ لحماً أنثوياً أول مرة في حياتي، وكأنَ عالماً مجهولاً تفتح أمامي أمضينا أيام الشتاء في مداعبات مماثلة، وأنا مستغرق في أحلام اللذة. (ص 42) وإذ نلاحظ الصيغة المجازية الشعرية الكثيفة لحكاية الاكتشاف الأول للجوانب الحسية في العلاقة مع المرأة، فإننا نكتشف أن حضور المرأة في الأمواج الأخرى سيكون مرتبطاً على الدوام بالطبيعة الحسية للعلاقة مع المرأة، ولكن

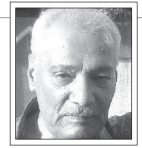


هذا الأمريغيب تماماً عن تصوير علاقته علاقته بالمرأة الزوجة التي كان حضورها شديد الشحوب والاقتضاب. وتكشف حركة أمواج عبد الله إبراهيم، أيضاً، أنه حين كان يتحدث عن جوانب من عمله في التدريس الجامعي، فإنه يركز على الطالبات اللائي احتللن واجهة المشهد، واللائي لا يخلو سلوكهن إزاءه وما يثرنه من أسئلة من دلالات انجذاب حسي، وفي المقابل فإن الكاتب لا يكاد يورد ذكراً للطلبة الذكور حتى لكأن الفصول الدراسية التي تلوى تدريسها تبدو كما لو كانت خاصة بالطالبات فقط. وهذا مما يكشف عمق تأثير نسق الرؤية الذكورية الثاوية في عمق اللاوعي لدى الكاتب.

ويتردد حديث الكاتب/ البطل عن تطور وعيه السياسي والاجتماعي في أغلب أمواجه. على سبيل الثمال، في مقتبل شبابه، وحين كان المؤلف يغادر القاهرة عائداً إلى بغداد، يلتقى باثنين من المسافرين اللبنانيين. فتحدث واقعة حوارية بين المؤلف واللبنانيين تودي إلى رفع الغشاوة عن عينيه ليكتشف شيئاً من جرائم النظام السياسي السابق. (ص 102) وحين يتحدث عن موقفه إزاء الدين والتحولات الفكرية التي شهدها نتيجة الدرس الجامعي والتحصيل الثقافي يظهر الميل إلى البعد الدنيوي للتجربة الذاتية، فنقرأ: "فتح لي علم الكلام باباً نحو الثقافة الإسلامية وسجالاتها اللاهوتية. من قبل كنت معجباً بالمعتزلة، والقرامطة، والزنج؛ وهي فرق فُسِّرتْ على أنها عقلانية، قامت بثورات طبقية، بحسب التحليل الماركسي، لكن نافذة فُتحت لى نحو الكتلة الأكثر صلابة وسعة: الفكر الديني

بأبعاده اللاهوتية. حسى الديني مغمور بالعقلانية، وما أفلحت كل التأثيرات في زيادة موارده الضئيلة. كنت آخذ بالقيم الدينية الكبرى، لكن قطيعة واضحة بينى وبين الطقوس والنصوص التى وجدتها موجهة لسواى، وخرجت كل نزواتي على أنها من حقوقي الدنيوية، ولم أعنَ بالتضارب بين سلوكي العام والأعراف الدينية، فكانت ذاتى منسجمة مع نفسها، تمضى في الطريق الذي عرفته منذ الصغر." (صب 112-111) وهذا المقتطف ينطوى على اعتراف يكشف عن الفهم الذرائعي للدين عند المؤلف/البطل؛ إذ بدلاً من الحديث عن غلبة الحس الدنيوي، نجد الكاتب يتحدث عن انغمار الحس الديني لديه بالعقلانية. لذلك فلا غرابة أن نجد لدى المؤلف خرقاً صريحاً لإحدى قيم الدين الأخلاقية الكبرى فيما يخص العلاقات العاطفية المتحررة من أية قيود قيود ممارسة العشق واللذة الحسية. وفضلاً عن ذلك فإن نسق الرجل الشرقي، في علاقاته بالنساء، الذي يبيح لنفسه الحرية المطلقة ويتخذ في السرد صيغة شخصية شهريارية، فتقدم لنا الرواية مظاهر مختلفة عن تمركزها الذاتى كاشفة عن أن البطل يرى نفسه مركزاً جاذباً للنساء، وفي الوقت نفسه فإنه يغفل تماماً تقديم صورة مناسبة للزوجة التي تظل محض اسم ملحق بياء النسب (زوجتي)، فلا حضور ولا حديث ولا إرادة لها، ناهيك عن الخوض في طبيعة العلاقة العاطفية التي كانت بينهما. وقد انعكس هذا الموقف في الرواية، فظهر في صيغة كلام/لغة على درجة عالية من الكثافة الشعرية، وهي صيغة تتناول الجوانب العاطفية





جليل القيسي

البرق، فتركت ومضاً أعشى بصري زمناً طويلاً. جاءت من أرض الحزن الأولى، من أرض السواد، فكانت تشهق كصدع جبال متكسرة، وتتأوه كنسائم بحر لا قرار له." ونلاحظ هنا أن هذه اللغة الشعرية قد

ارتبطت على نحو لا فكاك منه مع الأداء الأيروسي الذى سيواكب حضور هذه الهيفاء المعشوقة مراراً وفي مواضع، أو أمواج، أخرى من الرواية. وإذا ما أعدنا التفكير في دلالة انصيراف المؤلف عن ذكرأية تفاصيل عن زوجته، فإن ذلك يكشف عن تمكن النسق المضمر للثقافة الذكورية الشرقية لدى المؤلف. ربما كان ذلك لأن العلاقات الزوجية يشوبها الفتور والتراجع بعد حين، ففي لقاء صحفي منشور قبل صدور (أمواج) يتحدث عبد الله إبراهيم عن صورة الزواج والعلاقات الأسرية في السرد النسوى قائلاً: "رسم السرد النسوى صورة قاتمة للعلاقات الزوجية، فليس ثمة تفاعل بين الرجل والمرأة في بيت الزوجية الذي تحول إلى معقل للاثنين يتواجدون [كذا] فيه مجبرين [من] دون أن يتشاركوا في أي شيء، فالزوجات يتماثلن في أنهن مررن بأزمة كاملة في حياتهن داخل بيوت تصطفق فيها أبواب الكراهية والحقد بين الزوجين إلى درجة تمنى الموت. "1 ونتساءل هنا إن كان هذا الكلام عن كيفية تصوير السرد النسوى للعلاقة الزوجية ينطبق أيضاً على طبيعة تجربة صاحب الأمواج الشخصية في مجال النزواج وتكوين العائلة؟ وإذا كان الجواب إيجاباً، فهل يصدر الكاتب عبد الله إبراهيم في سيرته هذه عن تجربة منصفة للمرأة؟ أم أنه كان

في حياة (عبد الله إبراهيم)، سواء أكانت تتحدث عن علاقاته العاطفية مع النساء، وبحسب الـ(أمـواج) فقد كانت له معهن جـولات وجـولات، أو في علاقته بالوطن من حيث هي علاقة حميمة وتستنهض

في المرء حالة انفعالية خاصة تنعكس في طبيعة الكلام/اللغة نفسها. فحين يلتقي بمن سيعشقها من الوهلة الأولى فتسحره وتفرض وجودها على كثير الأمواج، نقرأ: "وفيما توزعتُ بين العزلة، والقراءة، وإثبات الذات في بغداد، غُزتني امرأة هيفاء. كريلائية، رشيقة، وناضجة، كأنّها نخلة مجللة بالحزن. تعلق قرطين ذهبيين كبيرين في أذنيها. رقبتها رخام صقيل، وترتدى فستاناً يكشف منبت نهديها، ومعطفا أسود من الفرو الفاخر، وقبعة مضيفة، كأنها عارضة أزياء. بدأنا ننفرد في نادى الكلية حيث يضيع همسنا وسط الموسيقي الصاخبة، ثم نجلس متشابكين بأنفاسنا، وأيدينا، في مقهى "الزيتونة" قبالة المكتبة المركزية، ونتجول في الوزيرية تحت الأشجار العالية ونتخيل مُحالات المستقبل. اصطحبتها إلى مدينة الملاهي، فمخرنا الأنفاق المظلمة. وفي لعبة "الأخطبوط" ارتمت على صدرى، وانتثر شعرُها على وجهى شلالاً من الألق، وغبنا عن الوعى دقائق خمساً، هي في هلع وأنا في ارتخاء، وقد مزجنا الدوارُ معاً، فوددت لو ألقتنا كف الأخطبوط إلى الهواء لنبقى بعيدين عن أرض غدوت أفقد صلتى بها. تشابكنا في زحام التاريخ، وكجنة مثمرة وشهية بدت لي، أطوف بها عالماً اهتز خموله تحت وهج رغباتنا. نجمة مرَّت في سمائي بسرعة



عمل، فتتشكل شخصية المؤلف في النص بوصفها نتاج تفاعل بينه ومحيطه الثقافية والإنساني. وإذا كان موقف من المرأة، كما رأينا، ذا جوهر يكشف عن هيمنة نسق ذكورى مضمر، فإن علاقته بالآخرين قد تمثلت بالحوارات الذاتية الداخلية التى عاشتها شخصية المؤلف وشكلت جزءاً مهماً من تجربته ووعيه الذاتي. فمثلاً، في فصل ثانوي له عنوان دال، هو (افتراض المعرفة: تشريح مبكر لجهلي) يتحدث المؤلف عن الكاتب الراحل جليل القيسي وعن علاقته به. لكن الإشارة الأهم ترد على النصو الآتي "... دعاني جليل القيسي إلى بيته. تحدثنا عن أسمهان، وعبد الوهاب، وسيد درويش، وسلف ادور دالي، وشولوخوف، وانزلقنا إلى الحديث عن الأوضاع العامة، فلمست لديه تصورا رومانسيا لأحوال البلاد، فقد تعلق بأوهام أيديولوجية. ولم ينظر إلى ما يجرى في العراق إلا عبر منظور ضيق. وفي حياته، وأفكاره، وأدبه، وقع القيسي اسيراً لمقولات تجريدية أسعرف في ترديدها، وكان يدرجها في قصصه، ومسرحياته. ووجدت فهمه للحرب ناقصاً، ونظرته نتاج قراءاته وليس تفكيره فيما نحن فيه، وكان يلزم نفسه بخليط من الشعارات الماركسية، والجودية، ويسقط في التعميم غالباً." (ص 179) قد تنطوي هذه الصورة القلمية لشخصية جليل القيسي على الكثير من الوقائع المعروفة عنه، ولكنها ليست بالضرورة صحيحة، فضلاً عن أنها جاءت بصيغة كلامية قاطعة. ونلاحظ هنا أن المؤلف، وبدلاً من أن يقول (بدا لى جليـل القيسـي ...) فيحيل إلى تصـوره الشخصى

خاضعاً لمؤثرات الأنساق المضمرة للرؤيا الذكورية الكامنة في عمق اللاوعي عند الرجل الشرقي؟ هكذا يمكننا القول إن لغة الأمواج تصطخب بعنف وتتصاعد إلى أعلى مستويات التألق البلاغي حين يكون الحديث عن تجربته في مجال العلاقة الشخصية الحميمية الخاصة خارج مؤسسة الزواج، لكنها تكون هادئة وذات جوهر خبرى وتتسم بنزعة عقلية مهيمنة حين يأتى ذكر الزوجة/ اللفظ. وإذا كان هذا الفرق في الحديث عن العلاقة مع النساء نوعياً، فإن الفرق الكمى يظهر أيضاً في هيمنة الحديث عن التجربة العاطفية خارج مؤسسة الزواج، بشكل مطلق، بالقياس على الذكر الشحيح لعلاقته بالزوجة؛ فلا ذكر لأية عواطف عنها، ولا عن كيفية الزواج بها، أو حتى الفترة الأولى من الزواج. ونعتقد أن الإشارة للزوجة ضرورية بوصفها تمثل جزءاً مهماً من تجربة المؤلف سواء أكانت هذه التجربة سلبية أم إيجابية. وفي الوقت نفسه، تحظى العشيقة بعشيرات الصفحات من الكلام التفصيلي المتدفق بالعاطفة والمشاعر الحميمة. وإذا كان يمكن لقارئ (أمواج) أن يكون صورة واضحة ودقيقة لشخصية العشيقة من النواحى النفسية والجسمية والاجتماعية لكونها قد حظيت بحضور واسع ومتكرر في عدة مواضع من الرواية، فإن الزوجة لا تحضر إلا لماماً وبلفظ (زوجتى) فقط!

لقد كان لتطور الوعي بالنفس وبالآخرين حضور مهم في أغلب أمواج الرواية؛ فكثيراً ما يتحدث عبد الله إبراهيم، من خلال مواقف حياتية مستعادة، عن حياته وعن مثقفين وأشخاص عاديين وزملاء



الخاص للجوانب الفكرية من شخصية القيسي، فقد استخدم المؤلف، في تصويره لتلك الجوانب، الفعل (لمست ...) ناقلاً تصوره من مجال الإدراك والتقويم العقليين لمجريات حديثه مع القيسي إلى مجال (اللمس) الذي هو من أفعال الحواس المتصلة بما هو مادي وملموس حتى يمنح حكمه على الشخصية الأخرى شيئاً من الموضوعية!

وحين ينتقل المؤلف للحديث عن رأى جليل القيسى فيه، يقول: "كثيراً ما أكد القيسي أنني إنسان البعد الواحد الذي خلقته السلطة، مردداً عنوان كتاب هربرت ماركوز. وعزوت ذلك إلى أنه يفسر مواقفي وآرائي طبقاً إلى ما تقوله الكتب. وبدا لي، وهو الكهل الذي يكبرني بعشرين عاماً، معزولاً عن إيقاع الحياة." (ص 179) وهذا الكلام عن انشداد القيسي إلى عالم الكتب والعزلة عن الحياة يضع شخصية القيسى في صورة سلبية تماماً. وبعد أن يؤكد الكاتب على حرصه على علاقاته مع القيسي، ينقل رأي القيسى فيه على النصو الآتي: "لم يدَّخر [جليل القيسى] وسعاً في تذكيري بأنني أحد مسوخ النظام. ولم يكن أي منا مخطئاً في حكمه على الآخر، فقد اقتنعت بأمرين أصبحا جزءاً من ماض مثل بطانة لمشاعري وذاكرتي: معظم ما قاله القيسى عنى كان صائباً، فقد كنت أعدُّ نفسى فوضوياً، ولا حدود لحريتي و آرائي، لكن ذلك كآن من الوهم الفردي، فقد كنت ضابطاً في جيش نظام مستبد." (ص 180) ولعلنا نلاحظ هنا أن الكلام يدور حول عملية تشكل الوعى الذاتي في عملية جدلية مع الآخرين. ونجد أن عبارة "لم يدُّخر وسعاً في تذكيري بأنني

أحد مسوخ النظام. ولم يكن أي منا مخطئاً في حكمه على الآخر، ... " تفصح عن إقرار على شيء من الصراحة بأن المؤلف يقرُّ أنه كان أحد مسوخ النظام في تلك المرحلة. ونلاحظ أيضاً أن ما قاله المؤلف في تقويمه لرأي جليل القيسي فيه إذ يقرر أن "معظم ما قاله المؤلف نفسه بحق جليل القيسي؛ أيضاً عما قاله المؤلف نفسه بحق جليل القيسي؛ فنقول "إن معظم ما قاله المؤلف بحق جليل القيسي كان صائباً. " وليس كل ما قاله، وذلك انسجاماً مع مبدأ نسبية الثقافة التي يصدر عنها كل متحدث في الشأن الثقافي الذي هو شأن خلافي بامتياز.

في عنوان ثانوي ذي دلالة، (مات ولم يُقبلني، فيا له من أب استثنائي) يعود المؤلف إلى ذكرياته عن أبيه، وإلى تجارب نشأته الأولى في بيت يفتقر إلى الحياة المدينية. فهو نتاج زواج الشغار لأب مزواج، ونعرف هذه الحقيقة عن تكرار زواج الأب من خلال قول المؤلف عن نفسه أنه قد جاء من أم تصغر الأب كثيراً لأنها "أصغر" من بعض أخوة المؤلف نفسه. بيد أن المؤلف لا يعلمنا كم هو عدد زوجات الأب ولا عمن كانت في عصمت حين تزوج والدة البطل، ولا عن عدد أخوته وأخواته غير الأشقاء. أما زواج الشغار فهو السائد في المناطق الريفية. 5 ولكن الرغبة في تبرئة الأب من تهمة الانصراف إلى الجنس (أهو أمر أورثه الأب للابن؟) في قول المؤلف "وأينما بحثنا فى تواريخ الشعوب نجد رغبة عارمة فى السناء الصغيرات" (ص 20) وهو تعميم ثقافي لا نجد له سنداً ولا مسوغاً غير ما ذكرناه من رغبة كامنة



من الناحية الفنية، تنهض رواية عبد الله إبراهيم على ما يوحي به العنوان (أمواج) من استعارة أو صورة كنائية كلية حركية متمثلة في فكرة الأمواج التي تواجه القارئ في العنوان وفي فصول السيرة التي استحالت إلى إحدى عشرة موجة

يمثل حالة مأساوية من القسوة والعبثية في انتزاع الحياة من شخص كان يفترض أن يواكب حياة البطل ويحيطه بشيء من الرعاية منذ طفولته الأولى ولحين بلوغه مرحلة الصبا والشباب. هكذا، تأتى وفاة الأب لتشكل الصدمة الأولى في الوعى المبكر من حياة البطل حين كان طفلاً. أما موت الأم فهو يمثل تجربة أكثر إيلاماً وقسوة لأنها أصيبت بمرض عضال في وجهها نتيجة رفسة على فمها، أعقب ذلك علاجها على يد رجل لا يفقه في

الطب شيئاً مما يودي إلى أصابتها بمرض يذكر المؤلف أنه السرطان ولكننا نرجح أنه الغنغرينا لعدم تطابق وصف المؤلف لما أصاب وجه الأم من تآكل أتى، ببطء وثبات، على أجزاء من وجهها مع وصف أعراض مرض السرطان. وقد دامت حالة الأم المرضية الميؤوس منها لأكثر من عام. وقد تولى الكاتب، حين كان صبياً، مصاحبة الأم في دورانها على الأطباء والأولياء بحثاً عن فرصة للشفاء. وبعد فقد الأم المأساوي ببضعة عقود، سوف تكتمل حلقة الفجائع حين يذهب المؤلف بصحبة أخيه وعائلته في سفرة للترفيه وزيارة الأولياء، وحين العودة،

في الدفاع عن الأب. وهذا التعلق بصورة الأب ليس بالمستغرب، لذلك فهو يقرر "لم يشعرني أبى بالدفء والسكينة، فورثت صفاته، وتقمصت دوره مع أولادي.' (ص 20) فنكتشف أن المؤلف يكرر جوانب سيرة الأب على الرغم من أنه لم يلمس منه شيئاً من الحنانز ومما يؤكد هذا الاستنتاج، قول المؤلف: "لم يلمس أبي خدی بتحنان، وما ضمنی إليه، وما تسرَّب إلى منه أيُ عطف، فلربما أكون ظلًّا له، بل أنا كذلك." وهنا، يثور سؤال آخر عن دور الوعى في

التخفيف من وطأة بعض الملامح السلبية للنشأة الأولى وأثرها على البطل حين صار رجلاً ذا ثقافة واسعة، وله أسرة وأطفال! أيجوز لنا هنا عد التجارب الأولى سجناً للذات يمنعها من أن تفعل ما يناقض تلك التجارب أو يعمل على الخروج عليها؟ أم أن ذلك جزء من مظاهر انشطار ذات البطل وحيرتها بين مواقف مختلفة؟ وفضلاً عن ذلك، فقد شكلت مأساة فقد هذا الأب على نحو مفاجئ، ثم بعد ذلك فقد الأم عبر معاناة طويلة ومريرة مع مرض خطير التهم وجهها شيئاً فشيئاً، في وقت مبكر، جانباً مهما من الوعي المأساوي للبطل/المؤلف. فموت الأب



يقرر الرجال المكوث عند ساحل نهر دجلة، وهناك يبدأ أبناء الأخ بالسباحة، وينتهي الأمر بغرق اثنين منهم! وكأن القدر يهزأ بالإنسان فيهدم ملذاته ويحيل أفراحه أتراحاً.

إن الحديث في القضايا العرقية الحساسة وعمليات التغيير الديموغرافي من أكثر المشكلات المعقدة التي يواجهها من يكتب

سيرته الذاتية. وهذا هو ما واجهه عبد الله إبراهيم حين تحدث في مسألة تعريب كركوك. يقول الكاتب "بدأت سياسة تعريب كركوك في سبعينيات القرن العشرين، فزرعت الخوف بين الأكراد والتركمان، وأثارت استياء العرب الأصليين فيها، فقد جيءً بأعداد من عرب وسط العراق وجنوبه، وأسكنوا في المدينة، أو في ضواحيها، وفي بعض حلوا محل أهلها. وحينما استبدَّت بالأكراد الأفكار القومية اعتبروا المدينة كردية، وقد أثار سعيهم إلى تكريدها، بدفع أعداد كبيرة من الكرد إليها بعد الاحتلال الأمريكي في عام 2003، مضاوف التركمان من طمس مـ أيذهبون إلى أنه هوية تركمانية للمدينة؛ كونهم يمثلون الكتلة الصلبة في قلبها من وقت بعيد، ورفض العرب عملية التكريد مع أنهم لم يقولوا بعروبة المدينة." (ص 17) وإذا كان ما دونه المؤلف يمثل شهادة مهمة بخصوص عملية التعريب

إن رواية (أمواج) لم تستوفِ سيرة كاتبها بالكامل؛ ذلك أن بطلها ما زال حياً ماثلاً بيننا، وما زال كثير من الأمواج في طور التشكل والظهور الآن وفي المستقبل.

فالتكريد، فإننا نلاحظ هنا أن السرد التاريخي لعمليتي التعريب ثم التكريد لم يتوخ الدقة فيما أورده من وقائع. فمحاولات تعريب كركوك تعود إلى مرحلة الحكم الملكي. ففي وثيقة من محاضر مجلس البلاط في العام 1929، نقرأ المقتطف الآتي: " ... إن هؤلاء العرب بعيدون بدرجة أنهم لا يمكن أن يعبأ بهم من

الوجهة السياسية في التأثير على رأى اللواء، وفي لواء كركوك، كما في لواء أربيل، لا يوجد عنصر راق من العرب ينتمى الى المدينة لكى يمكن الاستناد إليه في تعريب اللواء" وهذا النص منقول بتوثيق دقيق ومذكور في كتاب د. كمال مظهر أحمد "كركوك وتوابعها: حكم التاريخ والضمير" (ص 78). وما يهمنا هنا هو أن محاولات تعريب كركوك أقدم بكثير من التاريخ الذي أورده الكاتب. وهو أمر ارتبط بنشوء الدولة العراقية واكتشاف النفط في كركوك في مطلع العقد الثالث من القرن العشرين. أما بخصوص أعداد السكان في مدينة كركوك، وهل كان الأشقاء التركمان يشكلون العنصر السائد فيها، وهو ما رجحه بطل (أمواج)، فقد كان بإمكان الكاتب أن يعود إلى معطيات الإحصاء السكاني الذي أجري في العام 1957 حتى يكون كلامه أكثّر دقةً ومدعماً بالأرقام.



بيننا، وما زال كثير من الأمواج في طور التشكل ختاماً أقول إن رواية (أمواج) لم تستوف سيرة كاتبها بالكامل؛ ذلك أن بطلها ما زال حيا ماثلا والظهور الآن وفي المستقبل.

#### الهوامش والملاحظات:

1. ينظر: "تحليل النص السردى: تقنيات ومفاهيم" محمد بوعزة. ط1. منشورات الاختلاف/ الدار العربية للعلوم. الرياط-الحزائر. ص. 32.

2.صدرت الطبعة الأولى من (أمواج) عبد الله إبراهيم عن دار جامعة حمد بن خليفة في الدوحة، قطر، في

3.السيرة (أو الترجمة) الذاتية، بالإنجليزية autobiography، هي سيرة أدبية نثرية شخصية يكتبها المرء عن نفسه متأملاً في تجاربها المختلفة ومتحدثاً عن شتى أطوارها، ولا ينصب التركيز فيها على البطل نفسه فقط وإنما يشمل أيضاً الشخصيات التي عرفها وطبيعة التجارب التي كانت له معها، والأحداث التي أسهم فيها، وكيف أسهمت في تشكيل وعيه وتطويـر شخصيته. ويعرِّف لوجون السـيرة الذاتية قائلاً إنها "حكى استعادى نـ ثرى يقوم به شخص واقعى عن وجوده الخاص، ..." ومـن أبرز أمثلة السيرة الذاتية (اعترافات) القديس أوغسطين، و(اعترافات) جان جاك روسو. وقد تتخذ شكل رواية سيرة ذاتية مثل (صورة الفنان شاباً) لجيمس جويس، و(البحث عن الزمن الضائع) لمارسيل بروست، و(حياتي) لمكسيم غوركي، أو تتخذ شكلاً سردياً أكثر مرونة وأقرب للشعر مثل (تقرير إلى ألجريكو) لنيكوس كانتزاكي، و(داغستان بلدى) لرسول حمزاتوف. وفي الأدب العربي المعاصر، هناك أعمال مهمة في السيرة الذاتية، ومنها: (الأيام) بأجزائها الثلاثة لطه حسين، و(سبعون) لميخائيل نعيمه، و(يوميات نائب في الأرياف) لتوفيق الحكيم، و(الحي اللاتيني) لسهيل إدريس، و(العنقاء أو تاريخ حسن مفتاح) للويس عوض، و(البئر الأولى) لجبرا إبراهيم جبراً، و(الخبز الحافي) لمحمد شكري، و(القنافذ في يوم ساخن) لفلاح رحيم. ويلاحظ هنا أن بعض هذه الأعمال قد اتخذ صيغة رواية لها بطلها الذي يجسد شخصية الكاتب وإن لم يحمل اسمه أو لم تتطابق الوقائع والأحداث المسرودة في الرواية، تماماً، مع ما عاشه الكاتب نفسه كما في (العنقاء) للويس عوض و(يوميات نائب في الأرياف) لتوفيق الحكيم، في حين يكون هناك تطابق شبه تام بين شخصية السيرة الذاتية وشخصية الكاتب في بعضها الآخر مثل (الأيام) لطه حسين و(تقرير إلى ألجريكو) لنيكوس كانتزاكي. 4. (سرد النساء وسرد الرجال)، حوار أجراه في الدوحة أياد الدليمي مع عبد الله إبراهيم ونشره في مجلة (علامات) المغربية، العدد 34 (ص 53).

5. "زواج الشغار"، أو نكاح الشغار، نوع من الزواج كان منتشرا في الجاهلية، وهو أن يزوج الرجل وليته (ابنته أو أخته) على أن يزوجه الآخر وليته، وليس بينهما صَدَاق ولا مهر، وهو محرم في الإسلام.



# الأداء التشكيلي في الرؤيا واللغة.. دراسة في ديوان (كِران البُور) لحسب الشيخ جعفر

### د. سهير صالح إبوجلود



حتميّاً للشاعر الذي يُبرز مكانة الذات الإنسانية في الوجود ويطرح أزمتَها وهي تحاول عبثاً الإمساك بقواها وتوظيفها بما يلائم معطيات الحياة دليلاً لها على وجودها. ديوان يحوي تجارب تقوم على الأساطير من جهة، والحكايات بإيهامها الحُلمي المقيّد بومضات روحيّة خاطفة من جهة أخرى، كل ذلك في نمط قصصي وصور مَشهدية يضمّنها الكثير من الأقوال والإقتباسات بأسلوب قصصي من ألف ليلة وليلة ولافونتين. الشاعر في هذا الديوان أسس بناء ه الشعري الخاص في قصائد إتّخذَتْ من صورة السونيت الإيقاعية فضاء للبثّ الشعري الذي أمدّه بعناصر جمالية في تكوين نصوصه، مع ملاحظة أنَّ السونيتات (بقطعها الشعرية المؤلّفة المؤلّفة المؤلّفة المؤلّفة المؤلّفة

اللغة وسيطٌ حقيقي لنقل تصوير الإنسان للوجود وتفكيره فيه، وهي قيمة إيقاعية ومعنوية تمنح النصَّ إبداعاً مضاعفاً، ولاسيما في ما تحمله المفردات من دلالات حسية وعاطفية من أجل استيعاب المعنى وفهم بنائه، فهي تتحلّى بزيّ الشعر منذ اللحظة الأولى التي تدخل فيها الى القصيدة، بخاصة إذا كان النصّ قائماً على الرؤيا بإيحاءاتها وتخييلاتها، فالرؤيا: "هي تغيير في بإيحاءاتها وتحويل لعلاقات هذه الأشياء، ومن ثمّ يفرز هذا التغيير لغتَه الخاصة وشكله الخاص "(1). يفرز هذا الشيخ جعفر يورّخ في ديوانه (كران البور) الأشياء ضمن الحدث الوجودي لهم الإنسان والسطوة الأبدية للتاريخ واستقبال النهاية قدراً





حسب الشيخ جعفر

الى مكان بعينه ولا يعيش زمنه الخاص بل يعيش الغربتين الزمانية والمكانية، لذلك فهو في توحد دائم مع رؤياه التي تُهيئ له خروجاً آمناً - كما يرجو -وتجاوزاً للفضاءين الزماني والمكاني.

ولابد لرصد هذا التوافق من دراسة القرائن والعناصُ بر اللغوية ، فهي المُسبّبة أحياناً لشعرية النص – مع التذكير أنُّ هناك الكثير من العناصر اللغوية غير المنتجة ، أو لنقُل المُحَايدة فنياً – لكنّناً هنا بصَدد مكوّنات النصّ اللغوية الحاضنة للقيم الشعرية المنتجة للجمال الصّانع للرؤيا ، وبصدد دراسة القيم الإيحائية للعناصر اللغوية (المعجمية والتركيبية) بشكل خاص، فالشعر "فنن ، أداته الكلمة ، لذا فجوهر الشعرية وسرّها في اللغة ، إبتداءً بالصوت ومروراً بالمفردة وانتهاءً بالتركيب "(2). إنّ دراسة العلاقة بين التشكيل الرؤيوي واللغة يحرّض على طرح سؤال: بأيَّة رؤيا وظُف الشاعرُ اللغةُ في القصيدة ؟ أو العكس.

لو عدنا الى كلمة الرؤيا ، لوجدنا أنّها "كلمة مُفعَمة بالغوامض والإضافات المعنوية التي غالباً ما تولد تناقضات في السياقات التي تستعملها...والرؤيا توحي بالمحسوس الحيّ وتوحى أيضاً بالنموذج البدئي والمثالي والروحي ...وقد تكون الرؤيا كشفاً منح القدرة عليه رجل مُحدّث ، شاعر أو نبيّ أو قدّيس ...وفي الحلم أو الحدس يشاهد الرؤيوي ما هو موجود وما ينبغي أنْ يكون جهنما أو جنة ، عصراً ذهبيـاً مضى ، تعاسة قائمة أو عالماً شجاعاً جديداً مقبلاً ، وتزعم الرؤيا أنها تمتلك الحقيقة وتستدعى

من أربعة عشر بيتاً بنظامها التقفوى الخاص) لا تصلح لأنْ يحتويها السرد إلا بشكل غير ظاهر وليس كما ظهرت في هذا الديوان ، فبظهورها هنا تحوّل السونيت الى قصة شعرية قصيرة ، الأمر الذي يعيب السونيت لأنها أغنية.

ولغتة الديوان لغة غير مألوفة ، مشحونة بصور غرائبية وتشكيل لغوى معقد ومفردات غريبة لاتتسق أحياناً مع الإسترسال السردي الذي بُنيت الله عنيت المرادي الذي المنافقة عليه معظم القصائد ، إذ يتطلب السرد لغة - أو مفردات - تُناسب المُسرود ، لا البحث عنْ غيرها وإنْ كانت تُعطى المعنى نفسه ، حتى لكأنّ القصائد تستثمر لغة الشعر القديمة - جاهليةً أو إسلامية - ( بتعدّد أدوارها )\_ ، لكن هذا لا يَنفى استعمال مجموعة من المفردات التي تدلُّ على روَّيا الديوان بكلِّ ما تعنيه الرؤيا من امتدادات حُلمية وحدسية تَكمُنْ وراء هذا الشكل الصادم للسونيت. وهذا يعود للتكوين المعرفي اللغوي الثقافي لشاعرنا ، فالصرخة التي ينطلقُ بها شعره هي صرخة إندهاش وطُرَب يترجمها بلغة ثقافية ناضجة ، فهو لا يتلقَّى اللغة مادةً بلْ يتصنرف فيها وكأنّها هبة وُهبتْ له بمعنى إنّ الإحساس النابع من تجربته هو المتحكّم وليس اللغة.

ولأنّ للرويا نظامها الخاص الذي يجعلها تتَجسَّد في اللغة وتتقاطع معها في التصوير والتخييل، ولأنَّ اللغة تعبير عن رؤيا الشاعر ومواقفه من عناصر الوجود، فإنّنا لايمكن أنْ ندرس سمات أحدهما دون رصد الآخر، ولاسيما أنّ الشاعرالحقيقي لا ينتمي



الموافقة ، إلا أنها تُشير الى ما هو وهميًّ غير علمي ، ولغتها التي هي الحكاية المجازية والإستعارة والرمز وغير ذلك من وسائل للتعبير عن المعاني في العمق تتطلّب غالباً مهارات خاصة في التأويل"(3).

والرؤيا في ديوان (كران البور) رؤيا مغلقة ، تتَّجه صوبَ ذات قلقة باحثة عن الوجود وأسراره، تطرح الأسئلة ، ذات منهكة يائسة ، ولذلك كثيراً ما يمكن أنْ تُصاب في البعد الذاتي من خلال الصورة الموضوعية ، رؤيا متأرجحة بألم بين العالم الأول الذي لم ينقطع عنه ، (الريف) بُخُضرته وفلًا حيه، المكان الذي ينتمى اليه روحياً والذي يجذبه الى البراءة وعدم التجربة اللذين قاداه الى حُلم غير مُتَحقِّق، وبين (موسكو) بثلوجها وعواصفها ، المدينة التي طالما جَذَبته الى المعرفة والتجربة وبداية الومضات الشعرية المتّقدة، مدينة عزّرت إنتماءه الى العالم ككلّ الأمر الذي جعل غربته أكثر حدّة، والإثنان لم ينفصلا عن نسيج لغته التي شكلت رؤيا مغلقة تكاد تختفي فيها ذاتيته، لكنها تبقى مع ذلك ذاتية مستقلّة لم يستطع أنْ يتخلّى عنها وإنْ تخفّي وراءها.

حتى القصة في نصوصه نرى أنّ لا (أنا) مباشرة تحكمها، بلْ (أنا) متخفية وراء الرؤيا العامة المتوارية وراء الحلم أحياناً أخرى، وحسب الشيخ جعفر العاكف على ذاته كثيراً

لغة الديوان لغة غير مألوفة ، مشحونة بصورٍ غرائبية وتشكيلٍ لغوبٍ معقّد ومفردات غريبة.

ما يغيب خارج الواقع مستعيناً بالحلم:

قلتُ: عبِّريا أبا شامة، واصدقْني الإشارة / لا أرى في النوم إلّا غيمة لي ...... / قال: يُنبيكَ فمي العَرّاف بالفوز المؤمَّل: لكَ تحت الكَرْم مثوىً أو حياله

/ كلِّما هبَّتْ فمـرَّت بالشذى الفجريِّ شمـاًل / حَنَّ مخمورٌ اليها والتقى صَبُّ خيالَه (4).

الرؤيا هنا تخييلية، والاستعانة بمُعبّر الرؤي ليفسّر لله سحر ما رأى صورة تبشيرية بما خلف ظُلمة الغيم بأفياء كرْم أو ما يشبه ذلك، ولا يصل بنا في رؤياه الى نتيجة إستشرافية، بل يبقى ساعياً الى الحرية بخيالات مرسومة ثابتة لا قدرة لها على الحراك خارج إطار النصّ، ويستمر في الحلم، لكنّه هذه المرة يقترب من حلم يقظة.

فيقول: فيمَ التَّأُوُّهُ والتلوُّعُ والنُواح؟ / بلْ فيمَ منك تلفُّتُ ، وتمهّلُ حين الذُهوب؟ / أومات أنت لنا مُفارقة ، وقلت : هو الرّواح / ستفك ، بعد غدٍ ، عنا الغيوب (5).

لم يتجاوز الشاعر رؤياه في هذا المقطع الى الفعل بل ظل موازناً بينهما ، وكنا ننتظر – ولأنها رؤيا تطمح الى القفز – (الى ما بعد الزوال) – أنْ يقطع بنا شوطاً يَليق بهذا الحلم ، الى رؤيا مستقبلية تَنحرف بنا بعيداً عن اليأس ، الجواب ما زال بعيداً حتى عن تحديد ملامح له ، فهو لا يطرح لنا واقعاً آخر لأنه لم يبحث عمّا يعينه على ملامسة هذا الآخر، وبذلك



لا تشكّل الرؤيا عنده مكاناً حتى في الغيب، وحتى في التعبير عن القلق الوجودي نجدُ أنَّ رؤياه مُدركة تماماً لإحباطاته فلا سبيل لطرحها وعياً يُوسم معالم ذلك القلق، يقول:

أيُّ لون يتعرّى في السواقي البالية / غيرُ ما تشطُنُ أي لون يتعرّى في السواقي البالية / غيرُ ما تشطُنُ أيدي الريح ؟ أعباءُ القشور ....... / أيُّ خفق يتبدّى في الرمال / غيرُ ماترفاً أيدي الرغو من أيدي الغريق ؟ ....... / أيُّ كف تتأوّى في الخراب؟ / غَرِق الحوذيٌ في البئر، وشاخَت كلُّ ريح (6).

حين تَطغى الأسئلة في النصس يتراجع الفكرُ في بلورة الإجابة لتأتي هذه الاخيرة بهيأة سؤالات موشحة بمواقف وجودية تطرحها الرؤيا الفكرية بمفهوماتها وتصوراتها ، ولاسيما حين يتماهى السائل والسؤال ويعضده الشاعر بحضور إفتراضي للمخاطب.

وفي نص آخر يطرح الشاعر في (كرانه) موقفه إزاء الحياة والوجود ليعبرعنها بمقدرة لغوية عجيبة: أنا لي في كراني والهجيرة التقيه / تكبو به الصبوات والهبوات منجرداً وحيد / وأرى الحوافر وهي تعرُكُ دَفّتيه فأتقيه / آناً ...وآناً تحتهن فلا محيد / ولكم نبا عني وفات ، فقلت : عَفّ ، فالا معاد / وسهوت عنه ، ألم في المعزاء والعُجُز السُقاط ..... / أنا لي كراني التقيه وأتقي / أكبو به .. وأقولُ: أيّ علوً عال أرتقى (7).

بِمَعيّة كرانه يرى ويتحدّث ويتحدّى ، يواجه الحرّ وما تشيره الرياح من الغَبرة ، ويقوى به على كلّ أرض صُلبة ، على لسان كرانه تتشكّل رؤيا بها يعلو ويرتقي بذات تتشبّث بالحياة وإنْ لمْ تكتمل –وقد

شِبّ ه ذلك هنا بتساقط التمر على الأرض من قبل أن يتذوق أحد - فهي إذن حياة لا تخضع لإغراء الأبدية وما تَعِدُ به من أحلام هانئة لمَنْ تَكسّر به كرانه، وهو يقطع أشواط الحياة في رؤيا خاصة تبلور ضياع الزمن.

وتتسع مساحات الفراغ بالقدر الموازي الذي يُظهر فيه الشاعر ما وراء الصورة لنهاية الإنسان في نصَّ يحافظ فيه على توتره الشعري، وفي أسئلة تُنشر على مَشاهد دلالية ممتدة في كوامن كلّ نفس: لمن البُروجُ تدوّ أجراساً ؟ومَن يَنعى الرنين؟ / بَلْ فَيْمَ تخفقُ عند نافذتي، وتلغو الأغربه؟ / عصبتْ مطارفك الثلوجُ ، وأطفاً الذهبُ الحنين / للشمس تعلو القبّة المتوتبة / لمن البروج تدُقُ ؟ بَلْ فيمَ الرّنين؟ / ذهبَ الخريف، وما عليه وأطفاً الذهبُ الحنين / الدهبُ الحنين المنافذي الرّنين؟ / ذهبَ الخريف، وما عليه وأطفاً الذهبُ الحنين المنوبُ الحنين المنهب الحديث المتوتبة المتوتبة المنها المنهن المنهن المنها المنهن المنه المنهن المنهن المنه المنهن المنهن المنهن المنهن المنهن المنهن المنهن المنه المنهن المنه المنهن المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه

إنّ ممّا لاشكّ فيه أنّ تكرار الإستفهام هنا يعزّز من جاذبية الأجوبة التي لانتوقّعها أو لانعرفها ، فهي مثيرة للتعجّب والإثارة لأنّها غير قابلة للتصديق أو التكذيب ، فضلاً عن أنّه يساهم في شدّ الأسطر الشعرية سواء على مستوى ترسيخ البعد الفكري أو على مستوى البناء اللغوي . يقول أدونيس" إذا أضفنا الى كلمة رؤيا بعداً فكرياً إنسانياً بالإضافة الى بُعدها الروحي يمكننا حينذاك أنْ نعرف الشعر الحديث بأنّه رؤيا" (9) ، فالمكان الذي تصدر فيه كلُّ تلك الأسئلة مكان مهجور، لا لون يليقُ به إلّا صفرة الخريف ، ولا صوت يُسمع فيه إلّا نعيق الأغربة . بينما تأخذ الأسئلة شكلاً آخر حين تبلغ الرؤيا قمّتها في التعبير عن الإنسان وغربته حين الرؤيا قمّتها في التعبير عن الإنسان وغربته حين



يختص مر الوجـود في أسئلـة الحضـور والغيـاب في نهاية قصيدته (الصَّفا) فيقول :

إنّي مررتُ على منازلهم، وقد آن القُلوص / بعُدوا فما أبصرتُ إلّا ما التوى وتموَّها / أتحيةً ؟ .. ولمن ؟ سهوتُ وإن صحوتُ مطوَّقا / قَصُرَ الرِشاءُ وطالَ لي جُبّي فأين الملتقى ؟)(10).

يتمتّع النص بخاصية التكثيف وهي خاصية مهمّة ولاسيما في التعبير عن الواقع المضطرب بين الوجود والعدم بوساطة مايدل عليهما مادياً (المنازل بساكنيها)، والإقرارالفجّ بأنّ الرحيل حاضر بأدلّته القاطعة (حبل قصير وبئر لاقرار لها)، فاستفاد من تقنية السؤال في التعبير عن رؤيا قلق الوجود ومصير كلّ أثر يُرهق صانعه خوفاً من قلق المحو والزوال فيستبسل يرجو البقاء، لذلك كان حضور الأسئلة فيه حضوراً سطحياً لأنه يُردف مباشرة بدلالات متضافرة مع الجواب والدراية به، فتنتفى كلّ مجهولية قد تنتاب حيرة المتشكّك.

إنّ اليأس الحاصل من الإخفاق المتكرّر في الحلم وتحقّقه يُعزّز من المعاناة الإنسانية والذاتيّة التي تنبثق منها الرؤيا ومن ثمّ اللغة المعبّرة عنها

، فذات الشاعر المنهكة والمبدعة ، في الوقت نفسه ، تستثمر الكلمة وتصوغ الجملة للتعبير عن رؤياها ، وهذا يخلق بحد ذاته هدفاً يستحق الوقوف عنده. فالترابط الموجود بين العناصر اللغوية

المشكّلة للنص وطبيعة التجربة الفنية والنفسية هي التى تبيّن لنا التوافق بين النظام اللغوي والأداء الشعرى المتغيّر بتغيّر تعامله مع ذلك النظام، لذلك فإن رصد التشكيل اللغوى (برصد الجملة والمفردة وغيرها) يعين على الكشف عن العناصر الإيحائية في الرؤيا، والتوصّل الى الدّلالات الخفيّة فيها ، فللتشكيل اللغوى إمكانات قادرة على خَلق تأثيرات مختلفة في النصّ ، من هنا تتبيّن أهمية البحث في المفردات ودراسة العلاقات القائمة بين أجزاء الجملة ، الى جانب الوحدات اللغوية المؤلّفة من الجملة الفعلية والإسمية والمعجم الشعرى والضمائر. مع ضرورة ذكر أنّ الكثير من النتائج الإحصائية لاتمنح نتائجَ حقيقية ، لكنها تُسهم في توضيح آليات العلاقات الداخلية بين الألفاظ وإبران الجانب الوظيفي في علاقات الجمل والمفردات على المحور السياقي للإنشاء اللغوي.

ودراسة الجملة مهمة والبدء بها ضروري لأنها الأساس في النص ، كونها تتفوق على الكلمة المفردة .وبالتأكيد هي أقل من النص خضوعاً للإنزياحات . حتى للقواعد اللغوية ، ولعل من المثير

للإنتباه أنّ الجمل الفعلية في هذا الديوان قد تفوّقت على الإسمية بإحصائية بلغت (الستمئة وثلاث وأربعين) جملة فعلية مقابل (أربعمئة واثنتين وتسعين) جملة إسمية وبواقع (خمسمئة واثنين وسبعين وسبعين

اللغة تعبير عن رؤيا الشاعر ومواقفه من عناصر الوجود ، فإنّنا لايمكن أنْ ندرس سمات أحدهما دون رَصد الآخر.





صلاح فضل

تشيع - بتكرار صيغة (أين) - في هذا النص حالة الشك أو اللاجدوى من كل شيء، تتماهى عدم الثقة ممّا سيجنيه من طيب الريح ومسرّاتها مع الخيبة، فيستشرف خلوّ يديه من أيِّ جَنْي مهما

جَهدَ في الزرع وهَمّ بالحصاد.

وفي نصّ آخر يقول: وسألتُ الساحرَ المسحورَ عن سلمي فقال: (أتظنُّ الكرْمَ غيرَ الثُفْل يعلو الممسحة ؟ / أنتَ يا ابنَ الناسِ لا تعلمُ إلّا ما يُقال) / واسفَّ اللحيةَ الشعثاء تحت المروحة / قلتُ: (فيمَ احمرٌ يومَ السوقِ وانصبَّ الغَمامِ؟ / قال: بل شبه للغُمْر بأخرى / فأنلني من لَدُنْكَ التَبْغَ واكفُفْ يا همام / إنَّ في النيرَنْج أطواراً!) وأورى واستسراً / أمس في ملهي الصفا أبصرتُه بينِ اثنتين / قلتُ: سلمي؟ في ملهي الصفا أبصرتُه بينِ اثنتين / قلتُ: سلمي؟ قال: (ياابنَ الناسِ تُهنيك التهاني / ستراها في افترار الرقص، فانهل رشفتين / وعدا العَوَّادُ بالعود العقرار الرقص، فانهل رشفتين / وعدا العَوَّادُ بالعود المقياني / أنا لم أبرحْ أعبُ الراحَ ليلاً أو نهارا وأرى سلمي، ولا أصحو، على أيدي السكاري! (13).

تَحتَشدُ في النص الأفعال المضارعة والماضية الى جانب فعل الأمر، يحتشد فيه اليأس نفسه، لكنّه هنا يصوّره بهيأة المرأة المثال التي يَحلم بها ويُخفق دوماً في الحصول عليها أو حتى فَهمها، لم تسعفّه في ذلك حتى كتب السّحر، فهو أمامها الجاهل دوما ، ولا يملك إلا أنْ يراها في الهروب بالكأس والغياب في تيه السُكارى وهذيانهم.

إنَّ الجمل الفعلية والإسمية التي تُعين على معرفة أوجه تصرر ف الشعراء في الأساليب، والكشف عن ما سيؤول إليه هذا التصرف الى جانب الكشف عن

فعلاً مضارعاً مقابل خمسمئة وعشر فعلاً ماضياً)، فمن المعروف أنّ الجمل الفعلية تفيد التجدّد والإستمرار، في حين أنّ الأسمية تدلّ على الثبوت والإنحياز الى الماضى الذي انتهى أمرُه، أو على الصفات

التي تبقى في إطارها الجامد الملائم ليأس الشاعر وإحباطه. فكان من المتوقّع تفوّق الجُمل الإسمية على الفعلية. ومن اللافت أيضاً تقارب عدد الأفعال المضارعة والماضية، وفي تقديري أنَّ السبب يعود الى أنَّ الأفعال – المضارعة خاصة – بقدر دلالتها على التجدّد بقدر ماتدل أيضاً على تجدّد وقوع اليأس والفشل في تحقيق الحلم: مرَّبي هَيُّ بنُ بيُّ عابراً لي مُنْزواي / فيم غَمَّ الغمُّ عينيكُ ولي في الصحو فنُّ؟ / ستحطُّ الرَحْل تاييسُ ...ولايدري سواي / أيّ وكر تتولى فأنا الصَّنعُ المفَنُّ (11).

فَهَيُّ بنُ بَيُّ وكما يعرفه صاحب الديوان هو رجل نكرة لا يُعرف له أصل ، ولعلّه بذلك أراد الإشارة الى إنسان العصر المتجددة خيبتُه المتساوي عنده الصحو والغيم ، بالرغم مما يدّعيه من الذكاء والمقدرة الواهمة على الإتيان بالعجائب ومعرفة الأجوبة .وقد احتشد ذلك التجدد في نصّ دلالة أفعاله المضارعة تساوت مع دلالة الأفعال الماضية في تأكيد هذا المعنى.

وفي مقطع آخر يتغلّب المضارع فيه على الماضي بالدلالة السابقة نفسها: أين مني ، الساعة ، الجنيُ في القُمقم ، أين? / فأرى طوع يديَّ الختْم أو رَهْنَ الإشارة! / كلّما أزمعت يوماً لم أجدْ في الرَوحْتين / غيرَ ما استرخصَه الموجُ ومجَّتْهُ القراره (12).



أغراضه ، إنما تؤكّد أنَّ اللغة لابد أنْ تتضح بأنساق :" تُصاغ صياغة واضحة من قواعد متواضع عليها ومن شأنها أنْ تحدّد نوع السلوك اللغوي كما يظهر هو ذاته في استعمال العبارة الكلامية في كلّ موقف ومقام تواصلي" (14) . فاللغة إذنْ لها خصوصية تستجيب لطبيعة الشعر، واستجابتها – كما يقول صلاح فضل – استجابة وظيفية ومفهومية ، وإنَّ أيَّ نص شعري هو استثمار لإمكانات اللغة وأنظمتها (15).

وكما أنّ للجمل أهميتها فإنّ لدراسة المفردات المتكرّرة في الديوان أثرها أيضاً وأهميتها في التعرف على دقائق الأسلوب وأسدراره. مع التذكير أنّ تكرار هذه المفردة أو تلك في النصّ لايعكس بالضرورة سمة معينة أو ظاهرة تستحق الوقوف عندها، لكن دراسة الألفاظ تُمكُن من فهم عملية التواصل بين رؤيا الشاعر وألفاظه التي لابد أنّها تحمل خصوصيته، فالبحث عن الطاقة اللغوية التي يسخّرها الشاعر ليُفصح عن نفسه عن طريق الكلمة التي يداورها في نصوصه هي الطاقة التي بها يعبّر عن حقيقة وجوده فتُعيننا على تقديم بها يعبّر عن حقيقة وجوده فتُعيننا على تقديم

تفسير موضوعي لرؤيا النص، تفسير نابع من البنية الداخلية الصادرة عن تأمّل عناصر النص وعلاقاته وأسلوب بنائه بصفته بناء لغوياً خاصاً يُفضي الى معان بعينها ويتّخذ له موضوعاً من داخل تركيبه (16).

ولأنَّ الكلمة مصدر إيحاء وسبب أساسي في تشكيل الرؤيا فكان لابدّ من الإطّلاع

على مفردات تعامُل الشاعر مع جزئيات الحياة ، فتكرار هذه المفردات يعكس ذاتيته ، وكلّ كلمة عنده تحمل تاريخاً ممتزجاً بين إمكاناتها المعجمية وبين وَعيه الذي يُكسب الكلمة قيماً جديدة وإضاءةً مختلفة ، فهي بمثابة مَدْخل لحركة الإبداع الداخلية في النصّ ، يقول مصطفى ناصف " إنّ الكلمات تقودنا أو تعلو علينا أوتكبر" (17) لكننا في هذا الديوان نقف أمام شاعر يسير في تراثه اللغوى دون تردّد من التعثر في البحث عن الكلمات. ولابدّ أنْ نبد بأكثرها تداولاً في هذا الديوان وهي كلمة (اليد) بمشتقّاتها ، فقد تكرّرت (اثنتين وثمانين) مرة ، ليكون لها ثقل تكراري واضح ، بل تكاد تشكّل محوراً أساسياً في المعجم اللغوي لهذا الديوان. ومن المعروف إنّ الكلمة بذاتها لاتكتسب الإحساس الجمالي إلَّا في السياق الشعرى، وهذا يعود بالتأكيد الى حسن توظيف الشاعر لها والذي يُحيلها الى كيان لُغوي جديد بإيحاء مختلف.

إنّ تكرار كلّمة (اليد) يؤكّد ما مرّ ذكره من الرغبة في الإمساك بالحلم الضائع وتكرار فشل هذا الهدف، فه و دائم الإشارة الى أنّه ، كغيره من البشر، يمتلك

يدين قادرتين على التشبّث بالحياة لكنها أماني لا تجدُ لها طريقاً ويداه دوماً تعودان خاليتي الوفاض:

أنا لي ، ياخَوْدُ ، أفناني العواري / تتهاوى صُوَّحاً منك لديه / كلما أخلفت ، واصفرت بها أيدي البور / جئتُ نَهْبَ السارِبِ الغاربِ أشكوكِ اليه (18) .

تأتي كُلمة (أيدي) مع (البوار والنبت



ادونيس



(البُلْهُ) صفحتًه العقيم (21).

الحيرة والغموض هما عنوان النص الذي يبحث بلا طائل عن يدين تزيحهما، شبّه الغموض بالهوام التي تختفي أمامها الأيدي فتعجزعن الإسعاف، بل تكاد تختفي أمام تكرار الأسئلة، أيدي عقيمة لاتملك الجواب، الرؤيا هنا حالمة لكنها بالتأكيد زائفة لأنها خذلت الذات.

ولعل من اللافت للإنتباه أنَّ مفردة (اليد) تكاد تشكّل الكلمة المفتاح لهذا الديوان، فمعظم الكلمات الأخرى المتداولة بكثرة تأتي برفقتها، فمثلا المفردة الثانية الأكثر تكراراً هي مفردة (الرّيح) والتي بلغ تواجدها في النصوص (إحدى وخمسين مرة)، كثيراً ما تأتي معانقة لكلمة (اليد) وكأنها تؤكّد على معنى الضياع، وإنّ هذه اليد مهما جاهدت في شدّ حبل يُرتَجى في نهايته ما يُرتَجى، لا تقبض في تلك النّهاية إلّا مَحض قشور، لا تُمسك إلّا ريحاً لا تُبقي ولا تَذر، ريحاً يضيع فيها صوت الغريق المستنجد بصراخ يتردد صداه في أماكن خالية مهجورة، هي رؤيا تستشدف تنافر تلك الأصوات وتكشف زيف رَثق ما تَمزق:

أيُّ لون يتعرَى في السواقي البالية / غيرُ ما تشطُنُ أيدي الريح ؟ أعباءُ القشور / لَمْ تَعُدْ غيرَ احتفاء في المقاهي الخالية / تَحتَسي أخشابَها الشاي ، وتَشبو وتصور / أيُّ خفق يتبدى في الرمال / غيرُ ما ترفأ أيدي الرغو من أيدي الغريق؟ (22).

إنّ ذات الشاعر الكامنة في مفردتي (الريح) و(اليد) ، تُمثّل المحور المتقاطع بين رؤيا مستشرفة لما ستوول اليه الحياة من ضياع يفتح له الباب المتشقّق ومع الشكوى) لتوكّد معنى الإخفاق في المهمّة ، مهمة هذا المستخفّ الضارب بالأرض الذي يأمل – وهو العالم بعَجْزِه – أَنْ يُنْبِتَ نَبْتَه أمام حُلم مستحيل جميل متمثّل بامرأة فاتنة ناعمة صعبة المنال (الخود) ، إمرأة تستفزّ أعمقَ العصب فيه لأنها تجسّد إخفاقه. فاليد هنا ليست مجرد علامة لغوية تُطلق على المسمّى بل هي أسلوب قادر على إحداث تصوير مميّز للجوانب الإنسانية المخفِقة في احتواء الحلم.

قلتُ : افصحي وتمهّلي ..فلقد تُزاح / حُجُبٌ فأذكُرَ أُو أَرى الدَرْدارَ يَفْسُحُ لي .. فنمضي / سترى ! فهاك يدي ، فما أنا في الصباح / لكَ أو لغيرِكَ ..فالندى يخبو ويخمدُ كلٌ ومض ! (19).

النصّ هنا يوسّع من خصيصة الكلمة واستعمالها ، فيداه العاجزتان يُعيرهما لغيره لعلّها تحيا مع جسد آخر يشحن فيها القوة لتفكّ الحُجُب وتزيح ما أخفاه الشجر فتتجدد الرغبة في الإمساك بالوَمض الدي طالما ضاع من بين يديه. والمعنى نفسه يتكرّر، لكن هذه المرّة بصورة أشد وأقسى بقساوة التصاق اليدين التي يردفها بألفاظ (الصّخر والحصى والكلس) المتماهية بقسوتها مع حبكة والحصى والكلس) المتماهية بقسوتها مع حبكة النصن: قلت : هات الصخر لي في الصخر أوتار وآي / تتشهّى الأرض منذ أمس اشتهائي / أودعت سررتها كفّي فالتزّت يداي / بالحصى والكلس بَدْئي وانتهائي (20). ويقول:

ماقال ؟ ما أملى عليكَ ؟ لعلّ حرفاً للأنام / يجلو الصدئ من الوصايا أو يُزيحُ عن الرَقيم / ما التفّ من أيدي الكمون عليه أو أيدي الهوام / فيردُ عنا



مصراعيه ويعينه إنسانُ العصر على هذا الفتح، مستسلماً للآتي، وكأنّه اللحن الذي انتظر اكتماله زمناً طويلاً محاولاً العثور على النغمة الضائعة التي يُقفل بها اللحن. فجاء توظيف الاستفهام برائي) مَجازياً يُراد به فرض إحساس خيالي يؤكّد معنى الضّياع ويشهد على غياب ملامحه.

ويجاهد الشاعر في تجسيد (الريح) وأنسَنتها، فيضفي لها بابا قد يُعين يديها في تزيين الرؤيا ، لكنّه وقبل الإتيان بحلمه وتصويره، يهتف له هاتف: قال: لا أبواب للريح سوى الريح، ومالي / غيرُ مرمى الحانِ أرمي بيد منه يديّا (23) ويقول: أنا منك لي، في الريح طائرة تطير / وعُرى وخيطً غير أن السطح يخسف بي مرارا / ولعل طيش فراشة أغرى فغر فتى طرير / فأطاح بالبكراتِ عن يده وطارا (24).

إنّ العلاقة بين الذات والكلمة تمثّل في حدّ ذاتها رؤيا شعرية تُنبئ بالهروب الذي يشترك في ارتكابه طرفان: اليد المُتهالكة العاجزة عن الإمساك بالطائرة، والرّيح التي لا تألُ جهداً في انفلاتها من اليد. الفرق هنا أنّ الشاعر يهرب من الهزيمة والإعتراف بها، كما اعتاد، ويختبئ خلف المبرّرات التي لم يعتد على الإتّكاء عليها ،ونريد بذلك (صورة إغراء طيش الفراشة للفتى الجميل)، فجاءت كلمة (لعلّ) غريبة عن السياق الذي ألفناه في النصوص التي يبدؤها بإقرار الإخفاق في اللحاق بالحلم، ويُنهيها بإحساس الخيبة المُرهق وصور اليأس المتكرّرة، وكأنها محاولة لإبعاد اللوم عن الذهن الذي أصابه التعب وهدّه الإنهاك.

وفي قوله: ذَهبَ الخريفُ بصُفرة الممشى وحُمرته الكليله / تطفو على الكتفين واهنة وترقُدُ في أمان / وتربَّدَ الشفقُ السفيحُ وحَمَّ ، والريحُ النحيله / بحّاءُ أنهك عُنقُها المقطوعُ أيدي السنديان (25).

تتعانق (الريح) و(اليد) مرةً أخرى ، لكن هذه المرة مع وسيط السنديان (شجرة جبلية) بيديه المقطوعتين إذ تنعكس رمزيته المغلقة على الرؤيا التي تجلّت صورتُها في صورة الخريف الرامز لفكرة اليأس المحورية الكامنة في ذهن الشاعر، والتي تؤطّرها معان مُفعمة بقسوتها ، فأضْفَى على الشَّفَق غضباً وحرارة وأعار للريح صوتاً مبحوحاً يلائم شدّة عويلها النحيل .

ثم تأتي كلمتا (الليل) و(الخطوة) بمشتقاتهما ليحت لا الدرجة الثالثة من تكرار الكلمات، فجاءت الأولى بواقع خمس وثلاثين مرة والثانية تكرّرت ثلاثاً وثلاثين مرة، هاتان المفردتان تشكّلان هاجس الشاعر الدائم في علاقاته مع مسارات الحياة بين الخطوة (الأمل) التي يجب أنْ تكون وبين الحاضر المظلم (الليل) الذي يعيق دوماً تلك الخطى، وكلتاهما ترافق (اليد) المسيطرة في الديوان: تتزاور الطرقات بي ليلاً، وتُرخي كل آن / أشجارُها حبلاً فتلقَفُه يدان (26).

إننا أمام رونيا تقترب من النبوءة، نبوءة أنك لن تنجو، رويا تستبيح بالهم اليومي للشاعر، تهزأ بالأمل وهي ترمي له بطوق الوهم ا(طرف الحبل)، وهو طوقٌ غيرُ آمن، مُعَرَّضٌ في كلّ لحظة لغَدْر الشّد مهما جَهد الغريق في الإمساك به، فَقَدرُهُ يميلُ به وي نحرف.



حين تَطغَّ الأسئلة في النصّ يتراجع الفكرُ في بَلورة الإجابة لتأتي هذه الاخيرة بهيأة سؤالاتٍ موشَّحة بمواقفَ وجودية تطرحها الرؤيا الفكرية بمفهوماتها وتصوراتها.

التكافؤ في النص:

إنّ الرؤيا الفنية للشاعر هي التي تحدد استخدامه المفردة ، لذلك لم يستطع في النص الآتي أنْ يكسر شيئا من أفق التوقع عند القارئ من مكمّ لات ، وهي هنا (الخطوة) الجامدة العاجزة عن الحراك لأنها وببساطة لاتعرف اتجاهاً لها ، وهي مشلولة وإنْ اتّضح لها مَعلم مشلولة وإنْ اتّضح لها مَعلم ما ، وهذا مايعيزز من عدم

إِنْ تَكَنْ ظُمآنَ فأبلَّلْ غُلَّةً منكَ بنصف / أَو فعُدْ للبيت بالخطو الحثيث / قال: لا أدري إَتجاهاً لي ، ولا أعرفُ أين / فإسألِ البوابَ في المخفر أو عند

الوصيد / قال: شلَّ البردُ أقدامي وأودى باليدين / فأمضي بي أو فامضي عني ..سيغطّيني الجليد (28). وفي قوله:

وهَفَا، ولا يدري أصاح أم ألم به المنام / متشوفاً يُصغي، تَهيجُ له يدُ الذكرى الوئيدة / أسفَ الجوانح للنَدي وللخيام / فبدا له الشادي يحن الى منازلة البعيدة / فأجد في صَبَبِ يحُثُ خطى المشوق الى الأنيس / فإذا الديارُ وما بها، واحسرتا! أهلُ ونار

المشهد الشعري هنا مُعَبَّأُ بشرائح باهتة لكنها عالية الدّقة والكثافة ، فَخُطى المشوق الى الأنيس خطوات باهتة لاتغنى للمشوق ولا الأنيس بقادر على أنسه

وفي قوله: أنا أغرى بي أصيصي العَرِّ صرارُ الليالي أصيصي العَرِّ صرارُ الليالي مني أو قال: جف الريق مني واشتكتْ أيدي الزجاج أفأسلْ غيمكَ واسألني الأحاجي (27).

نتوقف عند (أيدي الزجاج )، لذُدرك أن لاحراك مرجو من هذه الصورة (الأُحجية) التي تكاد تُوخز بشوكها كلٌ مَنْ يقرؤها ، ولاسيما حين يُمعن الشاعر في حشو رؤيا

نصّه بمفردات جامدة ، مثل الجفاف والشكوى ، حتى الحيّ الذي ننتظرمنه أنْ يوشّح النصّ بشئ من الحياة ، يأتي هنا بصورة مُشينة (العَرّ) التي تُطلق أحياناً على الأجرب الذي تنجذب اليه الحشرات الليلية ، حتى كلمة (الغيم) لم تأت إلّا مع معنى الانتزاع (أسل) لتؤكّد قتامة الرؤيا وجفافها. إن لمفردة (الليل) هنا بعدٌ زمنيٌ مؤطّر بمفردتي الليالي واليدين المؤكّدتين لدلالات تلاشي الحلم في نصّ والجر بالشكوى باذخ بالقسوة والجفاف.

وها هي كلمة (الخطوة) ، التي تشكّل جزءاً مهماً من هم الشاعر لتحقيق حضوره ، تأبى أنْ تأتي إلّا مع اليدين العاجزتين عن تلمّس هذه الخطوات ، وإعانة الإنسان لمواصلة سيره ، هذه الخطى التي ، وإنْ كانت حثيثة ، لاتوصل الى شئ لأنّ الهدف مخفيُّ لا يَبين ، فهما دوما (الخطوة واليد) في علاقة غير متكافئة.



، المشوق المسرع الى رؤياه ، هي رؤيا غير قابلة للتصديق أو التكذيب هي ذاتها التي رسمت له صوراً بهية والتي لاتلبث أنْ تُخنَق بيد قتيلة . إنّ استدعاء الحلم واستشراف هو الذي جعل الشاعر – في كلّ نصوصه – عارفاً لحسرة انتماءاته مدركاً بوعي لتراكمات إحباطاته.

ومن هنا فإن البحث عن الطاقة اللغوية التي يسخرها الشاعر ليفصح عن نفسه بواسطة الكلمة التي يداورها في نصوصه تقترب من الظاهرة النفسية المرتبطة باللاشعور، فالشاعر في غمرة رغبته في التعبير عن حقيقة وجوده تتشكّل لديه سلسلة من التداعيات التي يظهر إبداعها أثناء الإنتقال من الوعي الى اللاوعي، الأمر الذي يعزّن من أهمية دراسة الكلمة وتأثير ورودها في النصّ ويؤكد في الوقت نفسه رأي لوتمان الذي يقول: "حين يتمثّل أمامنا المعجم الشعري فإنّه يكون قد تكوّنت لدينا تلك الدوائر التي تشكّل نظرة الشاعر الى الوجود" (30).

أمّا الضمائر فأهميتها تكمن في أنّ مدلول الضمير يتوقّف على دلالة النص الشعري بأكمله ، فالحديث عنها يتعلّق بكيفية تحويل الشاعر لغته الشعرية الى تصوّر فني خاص يأخذ القارئ فيه الى مواطن جمالية تليق بهذه الخصوصية ، وسنخصّ بالحديث عن ضميرين سيطرا على قصائد الديوان ، وهما الضمير المتكلم (الأنا وما يماثله حضوراً وغياباً) ، فقد بلغ تواجده سبعاً وتسعين مرّة ، وضمير الغناب (هو) ( وما يماثله من ضمائر الغياب) الذي تكرّر سبعاً وخمسين مرة ، وكثيراً ما كان ينوّع في

الإنتقال بينهما، فيبدو الصوتان مشدودين الى بعضهما بعضاً، الأمر الذي منح فاعلية للنص ساهَمَتْ في تحريك الدّلالات النفسية فيه، الى جانب ما أَحْدَثَ هدا التنوع من فرصة مَنَحَها الشاعر لنفسه للحديث مع الغائب الذي يُشير، في أحيان كثيرة، إليه هو، فكان بمثابة عملية تضليل لمنح نفسه مساحة أكبر ومجالاً أوسع للحديث، وللتأثير في تنوع معمار القصيدة الذي حدّ مِنْ رتابة قد تصيب النصوص أو ما يُشاكل ذلك.

أمّا أسباب تفوق ضمير المتكلّم (الأنا)على الغائب (هـو)، فمنها ما يعود الى محاولة فرض المقاومة: وتقرَّحَتْ منّا الجفون، ولم أكنْ أدري أنا

أو أنت أن جلودنا المتسلّخات هي السَّنا (31) تتبدّى المقاومة في وسيلة إستقواء الذات بنفسها مقابل الآخر، ولجلب صفات القوة التي تُعين على المقاومة. وأحيانا يعود تواجد ضمير (الأنا) الى الرغبة في إثبات الذات:

أنا لم أزل مذ قال (انتهج) اللقاه

عُسُبٌ تُفيّنني وسُلَاءٌ، وتُورفُ لي عضاه (32) تَحضُر (الأنا) المُفتخرة هنا بقوّة، فهي الأقدر في التعبير عن الذات ومعاناتها، فلاوسيلة لإثباتها أشدّ من كشف نوايا التحمّل وجَلْب الصفات القياسية في المشقّة، وتقبّلها، وهي التي تُسهم في إقناع المتلقّي الذي يزداد تعلّقاً وتشوّقاً لتَعرية تلك النفس القادرة على التفيّق بالشجر الشائك، وتلمّس الظلال من الشّوك الجارح.

ومن أسباب تفوق (الأنا) أيضاً الرغبة في تحدي الدات، أحياناً بطريقة إعلانية ظاهرة لا بلاغة



/ فتدلى صُنعَ أيدي الصبية الدلو الهتون / أينما سارت فأروى وتدفع (35).

إنّ الجمع هنا بين مفردات مضيئة: (الخضرة / حركة الأراجيح / منظر الأُزر (جمع إزار) النرق وهي تتوسد السطوح / النعمى / والدلو بيد أحلاهن / والزيزفون) كلّها يحيلها النصّ منذ البداية الى ضمير الغائب (دونهنّ)، فيصادر ذاته وكأنّه يخشى أنْ يكون ظاهراً في تجمّع هذا الحشد من معاني الإرتواء والسُقيا، يختبئ من سراب الرؤيا المتمثّلة باللقيا، هو الذي اختبر الخواء في نهاية كلّ معادلة مهما امتلأتْ طرفاها بالبشائر.

ذروا وكالوا وانطوت خيمٌ لهم في قاع كفّي / وهفا وطارَ السُنْقُرُ المحشوُ بالخرقِ التريبة / ملَّ الرّهينُ ثَواءَهُ في كلَّ رفّ / يشكو التلامذةُ الملالَ اليه والجُدرُ الجديبة / وإنسلَّ بين الصفحتين من الرواية / تحت اليدين ، إلي ناظرُها المُذَلُّ المبتلى / بخيولة الكُمت الخفاف يقصٌ في القَفْرِ الغَواية / للعابرينَ من السُّعاةَ وللملا (36).

بعكس النصّ السابق، تَحتَشدُ هنا، بصراحة اليائس مفرداتٌ صارخة بخوائها، بدءاً من عنوان القصيدة (ناطر المحطة) – وهي قصة لبوشكين كما يوضح الشاعر في هامش قصيدته – و(الذر(الفراق)/ وانطوت/ والسنقر(الطير الجارح)/ والمذلّ / والمبتلى/ والقفر(الخالية من الماء والكلاً والناس)، هذا ما ينتظره السعاة إذن، يضطر السارد أو الشاعر في هذا النصّ الى التواري خلف ضمير الغائب (هم) ليفسح المجال للشخصية متمثلةً هنا ب(التلاميذ) المُخَوّلين لبثّ الشكوى.

شعرية فيها: قلت: هات الصخرَ ..أودى بأغانيها التغنّي / أنا تحت الصّخرَ للصّخر وفي الصخر أغنيّ (35) وقد تشير(الأنا) أيضا الى الإنتماء وتؤكّده : أنا إن طُفْتُ فأفضتْ بي النواحي / ويدي خلْو، رددتُ الخطوَ بي عني انصياعا / فاذا زُرتُ أزرتُ الصبّ أكمامي الصّواحي / وروى الخيريُّ أنباءَكَ عني وأذاعا (34).

يتقمّص الشاعرُ أنّاه في هذا المقطع ليبرز أثر المدح على الذَّات الشاعرة وليؤكد انتماء صفات الخير اليها فيخرج السّارد الفعلى (الخيريّ) وهو (الهادف الى النفع وفعل الخير)، ليُعلن عن قوّة هذا الخير بوصف إهداره من أكمامه الصوف دلالة على كُثرته ووفرته ، ومرتبطاً برؤيا طالما سَعَتْ اليها (الأنا)، وهي المقدرة على ملاقاة هذا الخير وتقبّله ، فضميّر (الأناً) هنا وإنْ كان مرتبطاً بالزمن الآني لكنَّه ينقل القارئ الي زمن مسقبليّ يذاع فيه صيتُ ذلك الخير ويتردّد صداه أمّا تواجد (ضميرالغائب) فيعود الى تسليم الشاعر بحقيقة غياب الحلم وفقده الرؤيا التي طالما أمل أَنْ تكونَ له مُعيناً يَسْتَشيرف من خلاله نبوءاته وسؤالاته الكونية ، فإحالة كلُّ تلك الأماني الي ضمير الغياب هو بمثابة إعطاء مسوّغ لكلّ تأخير في تحقيق تلك الأماني ، بمثابة مُسكَن لنفسه التي تتوق لأجوبة فورية: دونَهنَّ التفَّت الخضرةُ أسواراً منيفة / الأراجيع بأيديهن تغدو أو تروح / أثقلت ألطافه ن الأزرُ الزرقُ الخفيفه / بعد حين يتوسّدن الندى فوق السطوح / وأشاعوا أن أحلاً هنَّ تحت الزيزفون / بيد النُعمى على السقّاء جادَتْ فتمنّع



إنّ تشكيل الرؤيا في النصّ من خلال الجمع بين اللغة والذات والموضوع لابد أنْ تُنتِجَ إزدواجية تمكّن من تفهّم هذا الجمع (37)، فدراسة لغة النصّ بمثابة تَماه بين طاقة مباشرة وهي الكلمة والجملة (الفعلية والإسمية)، وبين طاقة إيحائية وهي الرؤيا، الرؤيا التي تقود الى الاستشراف عن طريق الحلم، لأنّها تحملُ محاولة فتح أو كشف ما هو مجهول، بمعنى أنّها تحملُ حلم هذا الكشف. لكن قصائد ديوان كران البور أمْ تَسعَ الى مطاردة هذا الحلم بقدر ما سَعتْ الى توصيف، ولكنّها بالتفاتة ذكية من شاعرها استعانت بالحركة لهذا الوصف، فكان هذا الخلق في التنقّل بين حركة الماضي والمضارع الموسوم بالتناقض والمتّفق وحالة الاضطراب التي يعيشها الشاعر.

أما المعجم الشعري للديوان فبالرغم من إقرارنا بعدم إعطاء الدراسة الإحصائية نتائج يمكن الوثوق بها دائماً ، لكنها أعانت على كَشف العالم الداخلي للنص الشعري ، ومن ثم كانت المرشد في كثير من الأحيان الى محاور ساهمت في فهم رويا النص. كمّا شكلت الضمائر منحيين للاختلاف والتغاير بين كمّا شكلت الضمائر منحيين للاختلاف والتغاير بين نوعيّة في النصوص ، إشترك فيها المتلقي من حيث نعاطي الحياة وإشراكه في تجاربها المتنوّعة ، التي حَصَرَها الشاعرُ بين طرفي (الأنا) وال(هو) من دون أنْ يخصّهما بدلالة ضيّقة بلْ وسعهما في حوارات بدلالات عامة.

كلّ ذلك من خلال نصوص قامتْ على خَرق العادة

أو القاعدة اللغوية بعلاقات متداولة جديدة للتعبير عن واقع مضطرب أدى في كثير من الأحيان الى التعسف في استخدام اللغة ومفرداتها الغريبة التي تدلّ على صَنعة مقصودة تكادُ تكون مُفتَعَلة فَحالتْ دونَ التوصيل المباشر، بحيث جاء استقبالها – من مفرداتها في هوامش الديوان، لكنّه في النهاية مقوعها وقواعدها لشخصيته منْ دون أنْ يغفل عن طوّعها وقواعدها لشخصيته منْ دون أنْ يغفل عن دوالحقيقة:"إنّ الخصوصية اللغوية التي تستدعيها والحقيقة: "إنّ الخصوصية اللغوية التي تستدعيها الانعتاق من أسْر مرجعية القاعدة اللغوية بقدر ما للغوية بقدر ما الكامنة " (38).

ولغة الديوان التي قامت على خلخلة اللغة المألوفة ، لغة سَعَتْ الى تجديد العلاقة بين الإنسان وذاته ، ومن ثمّ بين الإنسان وما حوله ، هذه اللغة لاتتحدّد إلا من خلال وظيفتها البنائية داخل النصّ ، ومن شم تتوهّج وفق الرؤيا المعبّرة عنها ، هذه الرؤيا التي كانت بمثابة المعادل الموضوعي للنصّ ، رؤيا شَحَذُتْ حواسّ المتلقّي الذي ما إنْ يقف عند ماهيّة هذه النصوص حتى يستدعي هذه الظاهرة أو تلك مُتَامًّلًا أسئلتها المُحيّرة حيناً و انتماءاتها المعرفية أحياناً أخرى . إنّ حسب الشيخ جعفر في هذا الديوان شكّل من خلال اللغة بعداً فكرياً تمخّض عن رؤيا إنسانية روحيّة بتصوير حُلمي ، الأمر الذي مكّننا من القول بكلّ ثقة: إنّه ديوان رؤيا.



#### المصادر والهوامش:

، محلة فصول ، العدد الأول ، 1982، ص-69 70 (17) مصطفلي ناصف ، النقد الأدبي نحو نظرية ثانية ، الكويت 2000 ، ص 74. وينظر: د.محمد عزام ، تحليل النص الشعري ، دمشق 1994 ،ص،101 (18) كران البور ، ص 136–135 (19) المصدر السابق ن ص 63–62 (20) المصدر السابق ، 114

(21) المصدر السابق ، ص 222

(22) المصدر السابق ، ص 10

(23) المصدر السابق ، 129

(24) المصدر السابق ، ص 154

(25) المصدر السابق ، ص 166

(26) المصدر السابق ن ص 192

(27) المصدر السابق ، ص 75

(28) المصدر السابق ، ص 78

(29) المصدر السابق ، ص 86

(30) يـورى لوتمان ، بنية القصيدة ، ترجمة: محمد

فتوح أحمد ، دار المعارف ، ص126

(31) كران البور ، ص 7

(32) المصدر السابق ، ص 31

(33)المصدر السابق ، ص 115

(34) المصدر السابق ن ص 135

(35) المصدر السابق ، ص 40

(36) المصدر السابق ، ص 72

(37) ينظر: سعد مصلوح، الأسلوب، دراسة لغوية إحصائية ، عالم الكتب ، الطبعة الثالثة ، القاهرة 2000، ص

(38) د. محمد عبدو فلفل ، مصدر سابق ، ص 7.

(1) مشرّى بن خليفة ، الشعرية العربية ، مرجعياتها وإبدالاتها النصية ، دار الحامد ، الطبعة الأولى ،الأردن2011 ، ص197.

(2) د.محمد عبدو فلفل ، في التشكيل اللغوى للشعر ، الهيئة العامة السورية للكتاب، وزارة الثَّقافة / دمشق2013، ص13.

(3) محيى الدين صبحى ، الرؤيا في شعر البياتي ، دار الشوَّون الثقافية ، الطبعة الأولى ، بغداد 1987

(4) كران البور، حسب الشيخ جعفر، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد 1993 ص74. (الكران آلة موسيقية قديمة أشبه بالعود) ، ورَدَتْ في شعر لبيد بن ربيعة صعل كسافلة القناة وظيفُه وكانٌ جُوَّجوَّهُ صفيحُ كران .

(5) المصدر السابق، ص148

(6) المصدر السابق ، ص10

(7) المصدر السابق ، ص(7)

(8) المصدر السابق ، ص 167–166

(9) أدونيس ، زمن الشعر ، دار العودة ،الطبعة الثالثة ، بيروت 1978 ، ص9.

(10) كران البور، ص195–194

(11) المصدر السابق ، ص20

(12) المصدر السابق ، ص27

(13) المصدر السابق ، ص54–53

(14) فان دايك ، النصر والسياق ، بيروت 2000 ،

(15) ينظر: صلاح فضل، النظرية البنائية في النقد الأدبى ، دار الشّرق ، القاهرة 1998

(16) محمود الربيعي ، توازن البناء في شعر شوقى



# تمظهرات ( الديستوبيا ) في الرواية العراقية المعاصرة

#### عبد على حسن



استطاعت الرواية العراقية المعاصرة أن تتماهى وتستجيب لأعنف تحول في بنية المجتمع العراقي عبر تأريخه الطويل، فمنذ نيسان 2003 ولحد الآن والروائيون العراقيون بمختلف الأجيال التي ينتمون لها يجهدون في رفد المكتبة العراقية والعربية بمئات الروايات التي توزعت على محورين، الأول فحص ومعاينة معطيات البنية السابقة للتحول والكشف عن الانتهاكات التي تعرضت لها شخصية الفرد العراقي خلال العقود الأربعة التي هيمنت فيها الدكتاتورية والنظام الشمولي على مقاليد البلاد والعباد، والثاني هو الاستجابة ومحايثة معطيات وافرازات هذا التحول الذي نجم عنه الظهور القوي والعنيف للتضادات القومية والدينية والعرقية والطائفية التي اتخذت الطابع المسلح والاحتراب بين ابناء الوطن الواحد والاينت الواحد، وكان من نتائجه انتهاك الوجود الانساني والخراب الإجتماعي والبيئي والاقتصادي كما دفع ثمن ذلك الاحتراب الآلاف من النساء والاطفال والشيوخ والآلاف من القتلى موزعين على مساحة واسعة من أرض الوطن ، كما وتبدى الخراب الواضح في المدن القتلى خسرت بناها التحتية فضلا عن ابنائها .



ونتيجة لهكذا وضع اجتماعي ملتبس ومعقد فقد وجد الروائيون أن لا مناص من الاستجابة والاقتراب من حركة الواقع العراقي الجديد وجعله الجسر الذي سيقيم العلاقة القوية بين المنجز الروائي والمتلقي العراقي الذي يعد واحدا من مكونات هذا المشهد الدامي ولتكون بحق ديوان العرب معبرة عن المعاناة الحقيقية للمواطن العراقي كاشفة عن قبح الواقع برؤى فنية حديثة مقتربة من الآليات السردية المعاصرة ، ولعل من المظاهر الجديدة للرواية العراقية المعاصرة لهذا الواقع والتي لم تشهدها الرواية العراقية سابقا هو ظهور (الديستوبيا) كظاهرة تعلن عن فساد المدينة العراقية بكل تمظهراتها الحقيقية لا

المتخيلة في أكثر من منجز روائي، وهذا ما سيحاول بحثنا الكشف عنه يعده هدفا من أهدافه، كما وتتبدى مشكلته في السؤال التالي: – ماهي تمظهرات ظاهرة الديستوبيا في الرواية العراقية وافتراقها عن المفهوم العام والاصطلاحي لهذه الظاهرة؟ ونرى بأن أهمية البحث تكمن في ضرورة الملاحقة النقدية للظواهر الجديدة في الرواية العراقية بعد التحول في بنية المجتمع العراقي في نيسان نقدية مكرسة لدراسة هذه الظاهرة في الرواية العراقية المعاصرة سابقا، وعلى المستوى الإجرائي الذي شكل حدودا المستوى الإجرائي الذي شكل حدودا للبحث فقد اخترنا ثلاث روايات انجزت

بعد عام 2003 لتكون نماذج تؤشر لتمظهرات الديستوبيا في الرواية العراقية وهي: -

1- محنة فينوس للروائي أحمد خلف ، دار الينابيع للطباعة والنشر ، دمشق ط اولى 2010

2 - فرنكشتاين في بغداد للروائي أحمد سعداوي، دار الجمل 2013

3 – السبيليات ، اسماعيل فهد اسماعيل ،دار نوفابلس ، ط2 2017

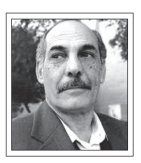
وسنقوم برصد تمظهرات الديستوبيا في الروايات العراقية المعاصرة التي أشرنا إليها تباعا وفق سنة نشرها.

#### مفهوم الديستوبيا

تشكل الديستوبيا مع اليوتوبيا ثنائية متضادة، فإذا كانت اليوتوبيا هي ما يجب أن يكون عليه المجتمع المثالي من فضائل وعادات وقيم وأخلاق، فإن الديستوبيا Dystopia ومعناه في اللغة اليونانية المكان الخبيث، وعلى مستوى الأدب فهو حسب تعريف الانكلوبيديا (أدب المدينة الفاسدة ، مجتمع خيالي، فاسد أو مخيف أو غير مرغوب به بطريقة ما ، وقد تعني مجتمع غير فاضل تسوده الفوضى ، فهو عالم وهمي ليس للخير فيه مكان ويحكمه الشر المطلق ) .

وتتمظهر الديستوبيا وفق مستويين الأول مادي منظور كالقتل والقمع والفقر





احمد خلف



والخراب والعنف والمرض والفقر وكل مظاهر انتهاك الوجود الانساني، أما المستوى الثاني فيتبدى أو يتمظهر في الخراب النفسي الداخلي للإنسان كالافتراق عن المبادئ وشيوع مظاهر الخداع والغش المعبرة عن فساد النفس البشرية، فيتحول المجتمع الى مجموعة من المسوخ البشرية التي يقتل بعضها البعض ويتجرد فيها الانسان عن انسانيته.

ونرى بأن تبدي مظاهر الديستوبيا في المنجز الأدبي والروائي تحديدا هو محاولة تسليط الضوء على الواقع الفعلى للمجتمع وما يعتمل فيه من قضايا

تتعلق بالمجتمع والدين والسياسة والقيم الروحية بشكل متخيل يستمد تمثلاته الواقعية والغرائبية من الواقع المعيش ، لذلك فإن هذا التمظهر يتخذ شكل التكهنات والتنبؤات لما سيحصل في المجتمع من انهيار القيم المجتمعية والكوارث البيئية والأمراض والقمع السياسي . ولعل من أبرز الروايات الديستوبية هى رواية (1984) لجورج أوريل، و(في ممر الفئران) للكاتب المصرى أحمد خالد توفيق والروايات العراقية التى أشرنا اليها آنفا لتكون

عينات بحثنا

للكشف عن تمظهرات الديستوبيا في الرواية العراقية التي ظهرت بعد عام 2003 بسبب من مخرجات حركية الواقع العراقي لتسلط الضوء على القضايا الموجودة في العالم الواقعي المتعلقة بالمجتمع والانسان تخيلا وافصاحا.

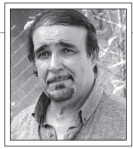
#### محنة فينوس/ اثينا والخراب المزدوج

يشير الروائي أحمد خلف في العتبة الثانية لروايته ( محنة فينوس) الصادرة عن دار الينابيع للطباعة

والنشر والتوزيع/ دمشق ط اولى 2010 ، الم ( لا جدوى من البحث عن بدائل في واقعنا اليومي عن أشخاص وأحداث هذا النص لأنه استمد عناصر تأليف من الخرافة أصلا .... النصر صر5) وهي إشارة درجت على تثبيتها العديد من الأعمال الأدبية والفنية لتفادى مبدأ المطابقة الحرفية بين الواقع والمتخيل الروائي أولا وللفت انتباه المتلقى الى وجود مرجعية أو وضع إحالى لما سيرد في الرواية الى اشخاص، أو أحداث قد

تتمظهر الديستوبيا وفق مستووين الأول مادي منظور كالقتل والقمع والفقر والخراب والعنف والمرض والفقر وكل مظاهر انتهاك الوجود الانساني، اما المستوى الثاني فيتبدى او يتمظهر في الخراب النفسي الداخلي المبادئ وشيوع مظاهر المبادئ وشيوع مظاهر الخداء والغش.





محمد علوان جبر



عبدالرحن مجيد الربيعي

سلطان (الأولمب) الذين لا يعنيهم من أمر اثينا وسكانها سوى أداء فروض الطاعة والولاء للآلهة المفوضين لإدارة شؤون البلاد والعباد، ولوضع المتلقي في منطقة التفريق بين الوضع الذي كانت عليه والوضع الذي انتجته بنية الصراع بين الآلهة فإن الراوي يشير الى (أثينا التي يقر الجميع بجمالها وصفاء مناخها وطيب سريرتها وجدية أهاليها في بحثهم الدائم عن سبل عيش تكفل لهم الحفاظ على بقايا كرامتهم، والقدر اليسير من حريتهم. النص ص 8) وتشير

معطيات النص السالف الى الصلة الحميمة بين المكان (أثينا) وأهلها ، فهي تتمتع بجمال المظاهر الخارجية وكذلك صفاء مناخها وطيب سريرتها مع تمتع أهلها بالطيبة والجدية وانشغالهم بتوفير سبل عيش كريمة ، ولعل مفردتي (بقايا كرامتهم) و(القدر اليسير من حريتهم) تحيل الى وجود خسائر جمعية بوجود الآلهة المتسلطين ، ( الكرامة والحرية) وهما أغلى ما يملكه البشير كمقومات وجودية ، وعلى الرغم من ذلك فإن حالة القناعة بهذا النزر اليسير من الكرامة والحرية يعد وضعا من الممكن احتماله خشية فقدانه بالكامل، ويلاحظ في هذا المقام أن (أثينا) كمكان يتأثر سلبا أو ايجابا بالحال والوضع الذي عليه أهاليها ، وسيتضح ذلك فيما بعد فضلا عن الوصف الذي ذهب اليه النص السالف. فالمتخيل السردي في الرواية يؤكد الوضع التبادلي لمظاهر القبح والجمال بين المكان

حصلت فعلا، وذلك لتنشيط ذاكرة المتلقي باتجاه معرفة ما هو مستبطن ومضمر في حركية الواقع وفاعلية الأشخاص والأحداث على تشكله وبيان أثره في الواقع الروائي، وفي الهوامش التي وضعها المؤلف في الصفحة الأخيرة من الرواية ما يشير الى اعتماده على أسماء الآلهة المعروفة في الميثولوجيا، على ان هذا الاستخدام في افعال هذه الشخصيات الاسطورية وكذلك الأحداث لا تحيل الى الواقع الاسطوري القار في المدونات وانما قد خضع الى اعادة انتاج وتخليق

الحدث الاسطوري والخروقات الحاصلة في حيثيات الروي انما هي (جاءت تلك الخروقات للضرورة الفنية والنصية تحديدا ... النص ص 151) كيما يتمكن المؤلف من معالجة ما يواجه المتلقي في واقعه المنظور والمكتشف وترحيله الى الواقع الفني لتحقيق ما هو جمالي ومعرفي في ما استبطنه الواقع الوري هو دفع المتلقي الى التجاوز النصي لظاهر للروي هو دفع المتلقي الى التجاوز النصي لظاهر الأحداث لتأويلها واستخلاص مغزى معينا، ومن هنا ستكون معاينتنا لتمظهرات ال (ديستوبيا) في الرواية موضوع البحث .

تظهر مدينة (اثينا) في الرواية بعدها المكاني الذي يحتضن الأحداث والشخصيات بما فيهم الراوي كلي العلم الذي يتبنى حكاية ما جرى للمدينة التي ستدفع الثمن غاليا لحرب ليس لها ولأهلها ناقة ولا جمل، اذ كانت ضحية لصراع الآلهة على



والانسان ، وهي علاقة طردية تظهر على نحو واضح في تأثر ظاهراتية المكان بالإنسان .

ولم يتوقف الأمر عند حدود المكان وأهله الساكنين فيه وانما ينسحب الأمر على (الآلهة) والأباطرة الذين يحكمون (اثينا) فبقدر فسادهم وشنهم للحروب وما يلحق بأهلها من ويلات وكوارث فإن ذلك يصيب تلك المدينة بالخراب ( وهل يمكن الفصل بين مدينة وآلهتها، او اباطرتها المتسيدين على مدينة ما ، لهم مصير مشترك مع مدنهم .... النص صـ 20) ومن الممكن عد تصعرف الآلهة والأباطرة هو الفيصل في ظهور المدينة الفاسدة بالمعنى (الديستوبي) ، فكل النزاعات بين الآلهة للسيطرة على ( أثيناً) سيتبعه فساد وخراب متوال ينتقل الى المدينة كظاهرة مكانية والى نفوس اهلها ، لذا فقد تشكلت بنية الفساد في (أثينا) كمدينة عبر تخليق الحلقات المتتابعة ، فساد الآلهة - فساد المكان - فساد أهل المدينة ، فعلى أثر الخديعة التي لجا اليها (مارس) إلـه الحرب والدمار وغوايته لمضاجعة (فينوس)-المولعة حباب (كيوبد) اله الحب- وزرعه بذرة في رحمها ، تنشب حرب ضارية بين (زيوس) كبير الآلهة لينتقم من (مارس) ويعاقبه على فعلته مع ابنته (فينوس) التي ستعاني من محنة حمل الرجس في أحشائها ، ولا يدفع ثمن هذا الصراع غير أثينا وأهلها ، اذ لا يعبأ المتصارعون بما حل وسيحل من خراب وفساد في هذه المدينة التي كان للنساء قبل أن يحل الخراب (ساعات من الهناء والصفاء ، لعل بعضهن يتذكرن تلك الاوقات التي سرحن ومرحن فيها بين جذوع أشجار غابة نابولي أو عند سواقيها

الفائضة بالمياه الصافية والتربة حسنة السقى والخضيرة الدائمة ....النص صل 21) أما وقد أعلنت حرب المصالح والمكاسب والانتقام بين الآلهة فإن النساء صرن يبعن ما لديهن من مصوغات وحلى لإطعام الاطفال فضلا عن بيع سمعتهن في أسواق النخاسة والدعارة ، أما الرجال الأتقياء فلم يجدوا أمام وحش المجاعة الذي لا يرحم صغيرا أو كبيرا سوى السرقة ، اذ تراجعت المبادئ الخلقية لتحل محلها مظاهر الخروج على كل ما هو خير ومستهجن، ولعل مظاهر الفساد في أثينا قد انتقل من الخراب الخارجي الى الكشف عن الخراب الداخلي الذي بدأ يتسلل الى النفوس والمبادئ ومحاولة شرعنة الخروج على تلك الثوابت التي كانت عليها اثينا قبل الصراع بين الآلهة بدعوى الإضطرار أمام وحش المجاعة والفاقة التي سببها صراع الآلهة. فضلا عن التمظهر الواضح لسلطة كبير الآلهة (زيوس) وسدنة المعابد وجنوده ومجابهة أي محاولة للنيل من كبير الآلهة والمعبد، وقد تبدى ذلك في سوق المعاندين من الشباب للإنخراط في صفوف الجيش أو خطف وقتل من تسول له نفسه شتم كبير الآلهة والتعريض به ، وايقاع القصاص امام الملأ في الساحة المركزية لأثينا ، وافساد محاصيل الزرع لمن يرفع صوتا معارضا لصوت زيوس ، وغيرها من المظاهر التي تكرس فساد الآلهة وكبيرها والسدنة الذين أطلقت أيديهم لإذلال الناس واجبارهم على الطاعة والامتثال لأوامر الآلهة ، وفي الجانب الآخر فهناك (فينوس) آلهة الجمال و(كيوبد) اله الحب، طرفان ايجابيان في



وعلى مستوى الروى فقد تصدى لرواية مجريات الصبراع بين الآلهة للسيطرة على الاولمب وأثينا ومصائر الناس وما آلت اليه اسباب ونتائج ذلك الصدراع هو الراوى كلى العلم وهو واحد من أهالي أثينا الذين شعروا بالأسى والحزن لما حل في مدينتهم ونفوسهم من خراب ، (اتخذت عهدا على نفسى بتسجيل كل شاردة وواردة تخصى أثينا وآلهتها ، بعد الذي جرى وحصل....النص ص12) ولعل الدور التدويني الذي سيضطلع به الراوى اشارة الى ان التأريخ يكتب المنتصيرون ليكون (نص السلطة ) أو التأريخ الذي تكتبه السلطة وغالبا ما يكون هذا التأريخ مزيفا وينحرف بإتجاه مصالح السلطة وتكريس لسلطانهم ، لقد ادرك الراوى هذه الخديعة وهذا التزييف المتعمد لحقائق ما جرى ، فتحمل مسؤولية ما حصل كونه خارج مظلة السلطة وانه من العامة الذين يقع عليهم وزر الحروب والنزاعات ، وبذا تكتسب هذه الروايات والوقائع المدونة صفة الصدق والحقيقية. فهو -الراوى - يعلن عدم ركونه الى أية مدونة أو وثيقة لرواية ما جرى (اننى اروى لكم ما اعرفه...لم ادع عثورى على مخطوطة او أوراق دونت فيها حكاية الصيراع الدامي ... انما احفظ الكثير من الأخبار والحكايات المروعة ،قد يضطر بعض الرواة الى الكذب والتلفيق.....النص صن 51) ولعل في هذا التصريح ترحيل الى مهمة المؤلف (احمد خلف) للكشف عن دوره لتبطين نصه الروائي هذا موقفه المنحاز الى عامة الناس في وضع المعادلات الدلالية لما جرى في وطنه طيلة العقود الثلاث

معادلة صراع الآلهة ويصيبهما ما يصاب به أهل أثينا وهما على صلة طيبة مع الناس ويقفان دائما بجانب أهل أثينا ويشاركوهم محنتهم التى طالتهم من تصرفات الآلهة وسدنة وجنود المعابد. ولعل محنة فينوس هي ذاتها محنة أثينا وأهلها ، فقد كانت تريد التخلص من الرجس الذي زرعه فيها مارس ولكن عن طريق الحب - غرامها بكيوبد -تلك هي محنتها ، أما محنة أثينا فقد كانت (ارضا لتجارب الحمقى والمجانين ينفذون فيها افعالهم ونواياهم ورغباتهم الرعناء ، لم يكف فينوس حزتها على أثينا...النص ص 53) ، ويصل الراوي الي توصيف لحالة الخراب الذي حل بأثينا بعد حيازة مارس لصولجان زيوس - وهو رمز للسلطة -بخديعة مدبرة بين مينرفا ومارس ، وما آلت الأمور بعد هذه الحيازة (الفوضى امرأة حبلي بالتعاسة ولا تورث غير الهم والغم ، الفوضى والغوغاء أسياد العوز والجوع المستشرين في ارض روما المهانة ....النص ص 49) فالفوضى هنا تحصيل لحالة منحرفة عن السياق الانساني نتيجة العوز والجوع ، وهي رد فعل لما يجرى من فساد وخراب كشف عن مظاهره الراوى وصرح به أثناء جولته في أثينا بعد أن أطاح زيوس بمارس واسترجاعه للصولجان (سيرت على غير هدى ، وقد مررت ببنايات مهدمة وأخرى جاء عليها الحريق وأفنى بهاءها ورونقها بعد ان كانت قبلة للناظرين، فقد أصبح من الصعب رؤية الخراب الذي أحال شوارع المدينة الى مزابل تنعم فيها الهوام والذباب والشحاذون واللصوص في الليل البهيم .... النص ص 141)



التي سبقت تحول 2003 ، وليمنح ما يرويه صفة الوثوقية والصدق لتكون وثيقة حقيقية لما حصل وما جرى ، فالمتلقي لن يجد عناء كبيرا في الوصول الى مدلول الرواية التي كان فيها تخليق الفضاء الاسطوري برمته دالا حرص فيه الراوي كلي العلم على استحضار الوقائع والأحداث كواحد من الناس الذين عاشوا تلك المحنة وأثرها السلبي في خراب وطنهم .

لقد تمكن الروائي أحمد خلف في مدونته الروائية هذه (محنة فينوس) من إعادة إنتاج الاسطورة بما يتكفل بمعالجة مشاكل الحاضر عبر القرائن الدلالية التى كانت تثير ذاكرة المتلقى لاستدعاء مرجعياته التي شكلها المخيال الشعبي المترشح من أوضاع صراع السلاطين والحكام لبسط هيمنتهم على البلاد والعباد غير مبالين بما سيوول اليه ذلك الصراع، ولعل الحرية التي تمتع بها النص في التخليق السعردي من خلال الحذف والإضافة قد اكسب الرواية أبعادها الفنية والأدبية بعيدا عن التوثيق والأرخنة المملة للأحداث، وظل النص كاشفا عن قدرة الروائى فى ادارة السيرد والحفاظ على سير وتقدم المعادلات الدلالية ، وأرى أنه كان يكتب مستحضرا الماضى القريب للعراق وتحديدا الثلاثة عقود المنصرمة أي فترة نظام الحكم الشمولي الذي تهاوي في نيسان 2003 ، كيما يبقى ما حصل راكزا في ذاكرة الفرد والجماعة عبر منجز ادبى غايته تفعيل السرد الروائى لكتابة آمال ونضال وآلام الناس الذين وحدهم من يدفع ثمن الجور والظلم والإكراهات ، وكل ذلك تم تلمسه عبر الكشف

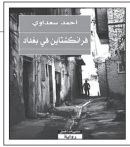
عن حجم الخراب النفسي والمكاني الذي تعرضت له أثينا/ العراق، لتتمظهر الديستوبيا في مجمل أفعال الآلهة/ الحكام وتابعيهم وسدنة هياكلهم ليعم الفساد في المدينة ونفوس الناس.

### تهثلات المسخ في ( فرنكشتاين في بغداد )

أشرنا في صدر بحثنا إلى أن أدب المدينة الفاسدة يسعى الى الكشف عن مجتمع متخيل غير فاضل تسوده الفوضى، عالم وهمي وغير مرغوب به، ويحكمه الشر المطلق، وتشيع فيه مظاهر الغش والخداع التي تعكس فساد النفس البشرية، فيتحول المجتمع الى مسوخ بشرية لأهم لها سوى القتال فيما بينها، فيتجرد الانسان في هذا المجتمع عن انسانيته، وتتجسد التوصيفات الآنفة الذكر للمدينة الفاسدة بشكل واضح في رواية (فرنكشتاين في بغداد) للروائي العراقي أحمد سعداوي الصادرة عن منشورات الجمل، بيروت – بغداد 2013

ومن الممكن عد كل ما ورد في الرواية من تخيل لهذه المدينة الفاسدة دالا لمدلول يتم التوصل اليه عبر تخليق المعادلات الدلالية بين النص وما يفرزه الواقع الفعلي من مشكلات تعيق تحقيق انسانية الانسان وتكريس المثل والقيم الفاضلة في المجتمع، ويستثمر النص الوقائع الحاصلة في البنية الاجتماعية العراقية وتحديدا في مدينة بغداد لتقوم ثيمة النص على أحداث مألوفة ومستهلكة ومعاشة يوميا ومدركة ومعروفة للمتلقى وأعنى







احمد سعداوي

وأقامه حيا، وعاد ثانية الى المدينة ....
النص ص5) وفي النص الثالث – الذي
تضمنته هذه العتبة هو النص المستل
من روايتنا موضوع البحث – اقتراب
من ثيمة رواية ميري شلي وهو تخليق
الشخصية المجمعة من شخصيات أخرى
لتقوم بدور او بمهمة جليلة وهي الانتقام
(ان لم تكن لديكم الشجاعة لمساعدتي
في مهمتي الجليلة فحاولوا، على الأقل،
ان لاتقفوا في طريقي ...النص ص5)،
فكل هذه النصوص المذكورة آنفا تذهب
الى وجود شخصية (المسخ) المجمعة بعد

التقطيع واضطلاعها بدور ومهمة جديدة لا تبتعد عن التدمير والانتقام باختلاف حيثيات تشكلها ودوافع تكونها الجسدي الجديد، ولم يتوقف التوجه في تخليق هذه الشخصية المتخيلة عند حدود المماثلة بل تعدى ذلك الى وضع مهمة ما بعد هذا التخليق، وهي الانتقام من الذين تسببوا في القتل والتقطيع، ولئن كانت بنية تخيل العنف والقسوة هي التي دعت القائمين بعملية القتل والتمثيل بالجسد عند النموذجين الاولين فعند فرنكشتاين في بغداد تقوم على احداث واقعية حدثت فعلا وهي سلسلة الانفجارات التي تطال الشارع العراقي وما تسببه من بتر وتقطيع للأعضاء البشرية، لذا فإن الديستوبيا قد تبدت منذ العنوان والعتبة الثانية والصفحات الاولى للرواية.

تشكل واقعة الانفجار الذي وقع في ساحة الطيران في بغداد نقطة الشروع في تأثيث المدينة الفاسدة بها سلسلة الانفجارات وبكل وسائلها، فما يحصل في الرواية ليس متخيلا إنما هو وقائع مدركة إلا أن المتخيل هو التمظهر الداخلي المنتج من التمظهر الخارجي المدرك والمألوف، وأعني به بنية المسخ بشكليه المعنوي والمنظور الذي يشكل واحدة من توصيفات المدينة الفاسدة كما اسلفنا، وتتبدى هذه البنية منذ العتبة الاولى وهي عنوان الرواية الذي يحيل بشكل مباشر الى ما استقر في ذاكرة المتلقي حول الشخصية المتخيلة في رواية (فرنكشتاين) لميرى شلى،

وتأكيد العنوان على ظهور أو وجود هذه الشخصية المسخ في بغداد، وشكل هذا العنوان مبدءاً تحريضيا لإثارة فضول المتلقى في تحاوز الغلاف للدخول الى حيثيات النص، ولتقريب محددات الثيمة فإن الروائي يعمد في العتبة الثانية للرواية الى تثبيت جمل روائية مستلة تشترك في تخليق شخصية ستعد محورا وقطبا روائيا تدور الأحداث حوله وهو شخصية (الشسمة) الذي يدل دلالة عميقة على مجهولية هذه الشخصية وعدم اكتسابها هوية شخصية محددة ، ويقترب هذا التوصيف بل ويؤكد الشخصية (المجمعة) المتخيلة في رواية ميرى شلى ، والدعوة الى التدمير (قم اذا استطعت، واذا شئت دمر عمل ما صنعت يداك . النص ص5 ) في حين لم تكن شخصية (القديس) تجميع من شخصيات اخرى وانما كان شخصية واحدة تم تقطيعها الى أجزاء ورميها خارج المدينة (لكن الرب يسوع جمعه



بين اهلها ومحو لكل القيم الانسانية وتعالى صوت المصلحة الشخصية والأنانية والحقد على صوت المصلحة العامة والقيم والمثل الانسانية ، وإزاء هكذا وضع منظور للمتلقى فقد كان لابد من تشكل رؤية داخلية للفساد الظاهري فكانت شخصية الشسمة المتخيلة لتعرب عن أقصى درجات الرعب وانهيار المثل الانسانية ، اذ ان اعادة انتاج هذه الشخصية (الفرنكشتاينية) قد حملت جملة من الوظائف على صعيد تكريس بنية الضراب الداخلي والخارجي، اذ برع الروائى احمد سعداوي في عملية اعادة انتاجها وفق ما تفرزه حركية الواقع من انتهاكات للوجود الانساني لتعميق مظاهر فساد مدينة تستيقظ وتنام على اصوات الانفجارات وما يتبع هذه المظاهر من تهديد مباشير لأمن وحياة الناس ، ولعل توكيل مهمة تجميع اعضاء هذه الشخصية من الأجساد التي تتشظى بفعل الانفجارات من قبل شخصية غريبة الأطوارهي هادي العتاك المهتم بالحاجات القديمة والبالية لإعادة تأهيلها لتباع بسعر اعلى من سعرها الحقيقى وتلبس روح (حسيب محمد جعفر) حارس الفندق الذي وقع في كراجه الانفجار وتحديد هدفه بالانتقام ممن يتسبب في قتل الناس عبر تفجير السيارات والعبوات الناسفة ، هو لإحكام بنائية الخراب الماحق ببغداد ، كما أن اختيار محلة (البتاوين) لتكون مكانا لأحداث الرواية هو للتداخل الديموغرافي فيها ، لإضفاء طبيعة شمولية للضرر الذي يتعرض له العراقيون بإختلاف هوياتهم ، فضلا عن ما تشهده هذه المنطقة من نشاط انساني واجتماعي تمظهر بوجود

التى يتقاسم شوارعها واوقاتها وشخصياتها وأناسها الفزع والرعب ومشاعر الحقد والضغينة والإحساس بالفقد والغش والخداع وما الى ذلك من مظاهر المدينة التي تتصف بالخراب في كل المستويات المادية منها والمعنوية والنفسية ، وأختار الروائي واحدة من المحلات العريقة في مدينة بغداد لتكون مسرحا وميدانا وربما نموذجا لما عليه بغداد وسائر المدن العراقية التي تشهد يوميا حوادث الانفجارات والاقتتال الأهلى بين الطوائف التي ظهرت على نحو واضح منذ 2005 وذهب ضحيته الآلاف من المواطنين العراقيين بمختلف طوائفهم ونحلهم ، ولعل اختيار محلة (البتاوين) ميدانا ومسرحا ونموذجا هو لما عرف عن سكنة هذه المحلة من وجود لمختلف الأديان والقوميات التى تعايش سكنتها منذ أمد طويل فتجد المسيحى والمسلم واليهودي والعربى والكردي وغيرهم من الأديان والأقوام والأقليات الإثنية ولعل تأكيد هذا التنوع في المتن الروائي هو للكشف عن وقوع العراقيين بإختلاف هوياتهم تحت طائلة عوامل الإكراهات والانتهاكات الوجودية التي جعلتهم يعيشون تحت خيمة الرعب وفقدان الأمن والسلام، وانتقال هذه المظاهر الى النفس البشرية التي كانت انعكاسا وافرازا لعوامل الخراب المادى الشامل المرئى ، اذ أن جميع شخصيات الرواية بما في ذلك ممثلي المؤسسات الرسمية قد اسهمت عبر تكوينها وتصرفاتها في تشكل الديستوبيا التي تمكن النصى عبر اختلاق شخصية ال (شسمه) من احكام ظهور المدينة بمظهر الفساد والرعب وانعدام الرحمة



الفنادق الرخيصة والبارات والمقاهي الشعبية، فقد كانت جميع الشخصيات القاطنة في هذه المحلة التي احتلت مساحة في احداث الرواية هي شخصيات محبطة اجتماعيا ونفسيا واقتصاديا وظهرت على تصرفاتها وتكوينها الشخصي كثيرا من مظاهر الخراب، فشكلت نماذج لسكنة المدن الفاسدة، فهناك (ايليشوا) أم دانيال المسيحية التي تعيش وهم وجود ابنها دانيال الذي استشهد في حرب الأعوام الثمانية بوشاية واقتياد من قبل (ابو زيدون) الحلاق المسؤول الأمني والحزبي للمحلة، وهناك ايضا فرج الدلال الذي يمارس أبشع الوسائل وأحطها من اجل الحصول على عقار ما بطرق ملتوية ووسائل الغش والإحتيال،

وتحتل شخصية (الشسمه) موقعا مركزيا في احداث الرواية مما خلق مجالا سأسميه المجال الروائي، وفي منطقة هذا المجال تتحرك افعال الشخصيات الروائية الأخرى، بمعنى آخر فقد ارتبطت دوافع الشخصيات في سلوكها وافعالها بتحرك شخصية الشسمة وما تسفر عنه افعاله في الانتقام من الشخصيات السلبية، ولعل تمتع الشسمة بهذا الموقع هو لتكريس بنية الشخصية الديستوبية (المسخ) المتخيل وأثره في تشكل الخطاب الديستوبي المستجيب لحراك الواقع المنتهك للوجود البشري والمكاني ليعم الخراب المكاني والنفسي لجميع الشخصيات بما في ذلك الشخصيات الممثلة للجهات الأمنية التي لم تتمكن من القبض على هذا (الشسمة) واستخدامها كافة السبل وبالتعاون مع القوات الأمريكية واستعانتها بالمنجمين

الشعبيين لتحديد مكان الشمسة ورصد تحركاته ، كإستعانتها بالمنجمين والروحانيين ويعد ذلك مظهرا من مظاهر المدينة الفاسدة التي يعم فيها التفكير السطحي والخرافي والمتخلف، وحين لم تجد محاولات المنجمين والعرافين في تعيين مكان (الشسمه) والتعرف عليه والوصول اليه يكشف كبير المنجمين عن وضع كان يحاول فيه اخبار مسؤول الدائرة الأمنية التي جندته والآخرين من العرافين للوصول الى ال (شسمه) فيشير (اعتقد بأننا تدخلنا في صناعة هذا المجرم بطريقة او بأخرى، كانت الأمور تمشى بشكل اعتيادى ، قبل ظهوره ، أنا اعتقد ان بعض مساعدينا اسهم في تكوين هذا الكائن ، وهناك من اوحى بصناعة هذا الكائن للقضاء على الجريمة قبل حدوثها ....النص ص 259) وفي مكان آخر يشير كبير المنجمين نفسه ( واننا جميعا مجرمون بنسبة او بأخرى ..وان الظلام الداخلي هو الأكثر عتمة بين انواع الظلام المعروفة ، اننا نكون جميعا هذا الكائن الشرير الذي يجهز على حياتنا الآن ... النص ص 274)، ففي النصين السالفين يطرح كبير المنجمين تصورا مجازيا لتكوين ال (شسمه) ليس بعيدا عن حجم الخراب والعتمة الداخلية لنفوس المتنفذين في الشأن الأمني وما يقومون به من مخططات واجراءات تسهم في ارباك الوضع الأمنى في المدينة وبالتالي نعد ذلك وجها من أوجه الفساد الداخلي للمؤسسة الأمنية التي لم يكن المنجمون الا وجها من وجوهها ، ولعل في اشارة (ابوانمار) صاحب فندق العروبة الذي قرر (غسل يديه من بغداد وما فيها) نتيجة لحوادث



العنف والانفجارات وسواها من مظاهر الخراب الخارجي الذي حاق بمدينة بغداد ، ما يشير الي انتقال هذه المظاهر الى الطرق المؤدية الى بغداد (تحدث سائقون على الطريق ذاته ان عصابات مسلحة كانت تختطف السيارات بركابها وتقوم بجزرهم في بساتين قريبة تبعا لخلفياتهم الطائفية ...النص ص 280) وهي اشارة الى حوادث الاحتراب الداخلي الذي طال البلد منذ 2005 وما خلقته تلك الصوادث من رعب بين الناس، وبالإمكان عد هذه الحوادث ايضا وجهاً من وجوه الفساد والخراب المدينى المستثمر لواقعية الأحداث المحركة للبنية الاجتماعية العراقية ، ولتوكيد استمرارية بنية الديستوبيا فإن النص الروائي يسعى الى تحقيق متوالية الانتقام من الأشخاص الذين تسببوا في تخليـ ق الجرائـم بحـ ق المدينة فيشـير النص الي زيادة في الاسماء التي تضمها قائمة المطلوبين للقصاص ( وكلما تقلصت عادت لتمتليء بأسماء جديدة ، وربما تضاعفت دون ان يدرى ، الأمر الذى يجعل مهمة الانتقام والثأر مهمة أبدية بالنسبة لـه ...النص ص 255) فالنص السالف يشير الى أن مهمة ال(شسمه) لم تتوقف عند الانتقام من المجرمين قبل تجميعه من قبل هادى العتاك وانما امتدت لتتفاعل مع احداث جديدة وظهور مجرمين جدد ينبغي الانتقام منهم.

ولم يكن آخرهم كبير المنجمين الذي تم فصله ومجموعة العرافين والمنجمين الذين اخفقوا في الوصول الى مكان المسخ الذي تمكن من الانفراد بكبير المنجمين وقتله وقطع يديه ليستبدلهما بيديه

التي استوجبت التبديل، وعد عملية الاستبدال هذه من موجبات الاستمرار بمهمته التي لم تتوقف ببقائه حيا طالما ان هناك عمليات ثار مستمرة حتى بعد اعلان الجهات الأمنية عن القبض على المجرم الذي أثار الرعب في المدينة فكان شخص (هادي العتاك) الذي تشوه وجهه اثر الانفجار الكبير الذي حصل في البتاوين وأدى الى هدم المنازل والمحلات وسقوط عدد من الضحايا وجرح آخرين، ليضاف هذا الانفجار الى قائمة الحوادث المرعبة التي جعلت بغداد مدينة غير آمنة ومدعاة الي مغادرتها من قبل الوافدين من الموظفين والكسبة، وتنتهى الرواية بتوكيدها على بنية الفساد والخراب الداخلي والخارجي وبقاء المسخ ال (شسمه) حيا مرتبطا وجوده بظهور شخوص فاسدين ومجرمين ليقتص منهم . من خلال ما تقدم بحثه في مجريات الأحداث في رواية (فرنكشتاين في بغداد) للروائي احمد سعداوي لاستخلاص المظاهر الديستيوبية في الرواية، فقد اتضح بأن الحدث المركزي المتعلق بتخليق شخصية ال (شسمه) ومظاهر الخراب والفساد الخارجي والداخلي والمتمثل بهيمنة ظواهر الغش والخداع والريبة ومظاهر العنف وتهديد الوجود البشرى عبر مسلسل الانفجارات التي طالت مناطق متفرقة من مدينة بغداد والفساد المالي والادارى الذي تبدى في المؤسسات الحكومية ومنظمات المجتمع المدنى بما في ذلك المؤسسات الامنية وشيوع الأفكار الخرافية المستهلكة المتمثلة بالمنجمين والعرافين ، كل تلك المظاهر كانت تؤكد على ديستوبية الرواية التي وجدت في شخصية



المسخ مظهرا فاضحا للكشف عن فساد وخراب مدينة بغداد ، وإذا ما علمنا بأن هذه الشخصية لم تكن الا تجميعا من أعضاء الضحايا الأبرياء الذين تمزقوا وتناثروا أشلاء ممزقة جراء الانفجارات، وإنه تم بناء هذه الشخصية وفق متخيل يمتلك مرجعية عبرما عرفت عنه شخصية فرنكشتاين عالميا الا ان هذا التخييل قد امتلك صفة العجائبية والغرائبية لإحكام بنية المسخ والفساد في المدينة ، وكذلك تكريس استمرارية وجود وحياة هذه الشخصية لتوكيد الحاجة الى الانتقام والثأر مادامت مظاهر الفساد والخراب قائمة بفعل الوجود المستمر للمسؤولين على اشاعة هذه المظاهر، وبذا فقد امتلكت شخصية المسخ مهمة أخرى حرص النص على بيانها وهي احداث عملية التوازن وارجاع الاتزان للبنية الأجتماعية المنتهكة عبر اعمال الانتقام والثأر التي قام وسيقوم بها لاحقا المسخ لتوالد مظاهر الفساد وظهور اسماء جديدة تضاف الى قائمة المطلوبين ، وهذا يعنى بقاء المدينة عرضة لمزيد من ظواهر الفساد والخراب.

الخطاب الديستوبي والمعادل الرؤيوي في رواية (السبيليات) للروائي اسماعيل فهد اسماعيل

خمسون عاما من الابداع السعردي تخللها صدور العديد من المجاميع القصصية والروايات والدراسات بلغت احدى واربعين كتابا شكلت المنجز السعردي الثر للقاص والروائي العراقي اسماعيل

فهد اسماعيل، منذ ظهور مجموعته القصصية الاولى ( (البقعة الداكنة ) 1965 وحتى صدور روايته الأخيرة ( السبيليات ) 2015 ، التي وصلت الى القائمة القصيرة لجائزة البوكر العربية لعام 2017 .

ولعل وراء اختيارنا لرواية (السبيليات) الصادرة عن دار نوفابلس للنشر والتوزيع ط ثانية 2017 موضوعا للدراسة هو كونها المنجز الروائي الأخير الذي ختم فيه الروائي مشواره في الإبداع الروائي ويعد نموذجه النهائى الذي تتبدى فيه خبرته المتراكمة التي تزود بها في كتابة الرواية ، والسبب الآخر هو موضوعها الذي يكتسب أهميته من اهمية واحدة من المراحل التي مربها المجتمع العراقي في تأريضه المعاصس ونعنى بها حرب الخليج الأولى 1980 التي دامت ثمان سنين من المعاناة بكل اشكالها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ، كما انها - الرواية -تتضمن ما هو مسكوت عنه في تلك الحرب وابتعادها عن المؤثرات العاطفية/ الانفعالية التي غالبا ما تبعد الكاتب عن موضوعيته، وقد تمت الإشارة الى ذلك في الغلاف الأول للرواية وتحديدا في الجملة التي وضعها المؤلف تحت العنوان الرئيسي وهي (مالم يرد ذكره من سيرة حياة ام قاسم) وضمن هذا المسكوت عنه في الحرب كانت سيرة بطلة الرواية (ام قاسم) التي تشكلت وفق متخيل سيردى لمخرجات تلك الحبرب وارتباطا بالمكان (السبيليات) الذي كون المكان الديستوبي الذي شهد خرابا تمثل في جملة من المظاهر الخارجية منها والداخلية ، فعلى صعيد الخراب الخارجي تبدى







اسماعيل فهد اسماعيل

(للكاتب كلمة)، التي كشف فيها الروائي عن لعبته الميتاسردية عبر لقائه مع صديقه الصحفي الذي يعمل في صحيفة الرأي العام الكويتية ليخبره عن وجود منطقة خضراء بعرض كيلومترين تقع جنوب البصرة التي اخبر المرافق للوفد الصحفي للاطلاع على ما دمرته الحرب، وان هذه المنطقة هي (السبيليات) مسقط رأس الروائي، من دون ان يعرف الوفد سبب بقاء هذه المنطقة دون ان يلحق بها فعل الحرب، اذ ان المسافة قبل وبعد هذه المنطقة تشير الي يباس غابات

النخيل وتحولها الى شريط أصفر جراء فعل العمليات الحربية وتبدى آثار القصف المدفعي بشكل واضح ومنظور، وأزاء دهشة الصحفي الذي يشير على الروائي ايجاد تفسير لبقاء (السبيليات) بعيدة عن الخراب المكاني على الرغم من وقوعها في منطقة طالتها قذائف القصف المدفعي من الجانب الآخر عبر شط العرب، فإن الروائي ووفق متخيل سردى متقدم يلجأ الى وضع تفسير واقعى ومتخيل عبر روايته فيما بعد هذه العتبة التي مهدت لولوج المتن الروائى من منطقة الشعور بوجود خطاب ديستوبى سيهيمن على موجهات الرواية بناء ورؤية ، وقد تبدى هذا الخطاب في الصفحات الأولى للرواية المتخيلة لمكان الحرب على ان هذا المتخيل ينهض ويتهيكل على واقعة الحرب الراكزة في الذاكرة الجمعية العراقية ، ولعل بداية الرواية اشارة واضحة لمعاناة العراقيين في تلك الحرب، حيث

مظاهر الفساد والتخريب لمعالم المكان بما في ذلك الكائنات الأخرى التي ضمها المكان واستكمل تكوينه الخارجي كالنبات والحيوان و حتى الانسان، فيما يتبدى الخراب الداخلي في التحول النفسي للإنسان في الحرب، لذا من الممكن عد هذه الرواية كونها رواية حرب ومن أدب الديستوبيا المختصة بالكشف عن حجم وطبيعة الفساد والتخريب الحاصل في المكان (السبيليات) بعدها المدينة الفاسدة نتيجة الحرب الدائرة الديستوبيا Dystopia ومعناه

في اللغة اليونانية المكان الخبيث وعلى مستوى الادب فهو حسب تعريف الانكلوبيديا (أدب المدينة الفاسدة، مجتمع خيالي، فاسد أو مخيف أو غير مرغوب به بطريقة ما، وقد تعني مجتمع غير فاضل تسوده الفوضى، فهو عالم وهمي ليس للخير فيه مكان ويحكمه الشر المطلق)، وتبعاً لهذا التعريف فان مكان الحرب هو ديستوبيا يتعرض فيه الوجود الانساني للانتهاك والقهر والتخريب فيه الوجود الانساني للانتهاك والقهر والتخريب والدمار وعلى المستويين الداخلي والخارجي، ولعل تبدي مظاهر الديستوبيا في الرواية هو محاولة للكشف عن ما يعتمل في الواقع الفعلي للمجتمع من قيم روحية وقضايا تتعلق بالمجتمع والدين بشكل متخيل يستمد تمثلاته الواقعية والغرائبية من الواقع المعاش.

لقد تبدت اولى تمثلات الخطاب الديستوبي في العتبة الثانية للرواية التي كانت تحت عنـــوان



يعد الجلاء القسري من قرية (السبيليات) بأمر من السلطات العراقية بدعوى وقوع هذه القرية ضمن منطقة يطالها القصف المدفعي وتحولها – القرية الله منطقة عسكرية شغلتها وحدة عسكرية الذا فإن عملية الجلاء الجمعي لأهالي القرية والانتقال الى محافظات الفرات الاوسط يعد مظهرا ديستوبيا تبعه جملة من المظاهر منها موت (أبو قاسم) في الطريق بين الناصرية والبصرة ودفنه اضطراريا في مكان بين نخلتين ليستدل بهما ، ومعاناة في مكان بين نخلتين ليستدل بهما ، ومعاناة عائلة (أبو قاسم) خيال رحلة الجلاء واستقرارها في النجف الأشرف لتستلم (أم قاسم) زمام تمشية امور العائلة .

التي جهدت للحصول على رزقها اليومي، وبعد مرور عامين على وجود العائلة في النجف الأشرف تقرر (أم قاسم) مع نفسها العودة الى السبيليات مع حمارها (قدم خير) لتبدأ رحلة معاناة سيرا على الأقدام، وبعد نقل عظام زوجها ملفوف ابقماش أبيض لتدفنه في باحة بيتها بناء على وصية لقفتها ليكون مبررا لعودتها الى القرية أمام آمر الوحدة العسكرية التى شغلت القرية وشوارعها وأقامت السدود الترابية لمنع عمليات التسلل مما ادى الى جفاف الانهار الذاهبة الى القريبة فعم اليباس واصفرار الزرع والنخيل، وخلو المكان من أي مظهر من مظاهر النشاط الاجتماعي والاقتصادي بفعل الجلاء وتحول القرية الى مكان خرب لا حياة فيه ، وتعدد مظاهر التدمير الذي لحق بالقرية التي وصلتها (أم قاسم) بعد عامين من الغياب في محافظة النجف تلبية لنداء الحنين الى المكان الأول

الذى لم تجده كما عهدته ينبض بالحياة والسلام ، وفي جولاتها بين بيوت القرية الفارغة من أهلها أدركت حجم الدمار كتهديم الجدران ، والشظايا المنتشرة في البيوت والأزقة ووجود دانات القذائف التي حولت القرية الى منطقة حرب لا أمان فيها حارث في الكثير من مظاهر المدينة الفاسدة الخربة مؤكدة أثر الحرب في تحولها الى مدينة اشباح وخوف دائم بفعل القصف المدفعي الذي يطال كل مكان من القرية ، والذي كان مصدر قلق ورعب لجنود المعسكر الذين وجدوا في (أم قاسم) نافذة انسانية افتقدوها منذ زمن طويل فتعاملوا معها بحميمية بالغة طيلة فترة وجودها التي حددها الملازم آمر الوحدة بعشرة ايام وهي المدة التي لم تشهد قصفا مدفعيا من قبل الجانب الآخر بمناسبة عيد النوروز، الا ان هدف أم قاسم هو بقاؤها في السبيليات لأكثر من هذه الأيام العشرة التي منحها آمر المعسكر لها وبعدها ينبغى عليها المغادرة لأن المكان عرضة للقصف المستمر، الا انها (لم تتجشم عناء السفر ومواجهة مخاطر الطريق لكى تسلم بترحيلها.... النصى 103)، ويخلق النص هنا تخيلاً جديدا وهو تقدم العلاقة بين أم قاسم وزوجها المدفون في باحة البيت ، فتبدأ في تخيل حوار بينهما يؤكد صلتها بزوجها وكأنه لايزال حيا وتلجأ اليه في المواقف الصعبة كهذا الموقف الذي وجدت نفسها فيه مهددة بالرحيل حال انتهاء مدة الهدنة (اعدك بشتلتين، أضافت مشترطة ، اذا عرفتني بكيفية تمديد اقامتي هنا ....النص صل 105) ولتوكيد علاقتها بزوجهاً فهى تشير ( لو اجبروني على المغادرة اخذتك معى



...النص ص 105).

ويستمر المكان في بث خطابه الديستوبي خاصة بعد انتهاء مدة الهدنة ومعاودة القصف الذي يؤدي الى مقتل احد الجنود وتشظى جسده ، ودفن قميصه علامة على موته اسوة بالشواهد الأربعة الذين لم يتبق منهم سوى بقايا كقطعة ملابس او خوذة ليشعروا بوجودهم معهم بعدان تشظت اجسادهم جراء القصف المدفعي على القرية في اوقات سابقة لمجيء ام قاسم ، ونعد ذلك من مظاهر خراب المكان الذى لم يشهد وجود مقبرة في القرية وهو ما أثار انتباه ام قاسم وأسفها على تحول القرية من مكان أليف الى مكان معادى وغير آمن حافل بكل مظاهر الفساد والخراب المكاني، ولعل وجود السدتين اللتين بناهما الجنود لمنع التسلل هو ما أدى الى عدم وصول مياه شط العرب الى نهرى المارين بالقرية مما أدى الى يباس النخيل واصفرار الزرع والجفاف الذى وسم القرية بميسم الخراب والاهمال.

وازاء هكذا خراب ودمار شمل النرع والضرع والانسان تشكل في المكان المفترض (قرية السبيليات) الذي تمثل في اصفرار سعف النخيل والجدران التي طالتها القذائف فأسقطت بعضها وهدمت الآخر وانتشار الشظايا ودانات القذائف في البيوت والأزقة وجفاف الأنهار والمقبرة الصغيرة والخراب الداخلي للنفوس المتمثل بحالة اليأس والقنوط والخوف والرعب والموت المتوقع في كل لحظة ، وقطع المياه عن القرية بإقامة السدتين الترابيتين ، ودفن عظام أبي قاسم ودخول زوجته في وضع تخيلي لإقامة صلة روحية كشفت عنها

وصرحت بها للجنود بإشارتها الى انها تستشير زوجها في كل عمل تنوى القيام به فضلا عن العلاقة الغريبة بينها وبين الحمار قدم خير الذي يبدو وكأنه كائن انساني يفهم أم قاسم لمجرد كلامها معه ، إزاء كل تلك التمثلات، التي بثها الخطاب الديستوبي للمكان الروائي (القرية) فإن اهدافا أخرى قد وضعتها أم قاسم نتيجة هذه المظاهر تجاوز هدفها الأول في قرارها بالرحيل من النجف الى القرية تلبية لهاجس الحنين للمكان الأول ، ولعل الرواية قد تمكنت من الإحاطة بتأثيث المكان الديستوبي وفق مظاهر الخراب والدمار المحيقة بالقرية والنفوس الموجودة فيها تحقيقا لمعادلة طردية شكلها الخراب المكانى لينتقل ويتكرس في نفوس الجنود والملازم عبد الكريم آمر المعسكر الذي وجد في وجود أم قاسم في القرية مسؤولية ليس باستطاعته تحملها على الرغم من تأكيد ام قاسم المستمر بأنها لا تقل اهمية عن حياة الجنود وتتحمل مسؤولية ما سيحصل لها ، الا ان اصرار الملازم عبد الكريم بضرورة خروج ام قاسم من القرية بعد انتهاء مدة الهدنة جعلها في قلق ازاء مهمتها الجديدة وهي ازالة الدانات والشظايا ونقلها الى ساحة فارغة خارج القرية وترميم ما يمكن ترميمه للجدران التي اصابتها القذائف، وتحقق لها ما ارادت وهو بقائها مدة اطول بعد تأخر شاحنة التموين وعدم تمكنها من الوصول الى المعسكر بعد معاودة القصف بشكل مكثف وعلى كافة الجبهات بانتهاء مدة الهدنة وانتهاء اعياد النوروز وانقطاع اتصال المعسكر بمقر قيادة الفرقة ، فلم يكن امامها سوى تنفيذ



ام قاسم وغير محتاجين الى ما يصل اليهم بواسطة شاحنة التموين ، الأمر الذي جعل امكانية بقاء أم قاسم في القرية امرا ممكنا وهو ما أكده العقيد الذي زار المعسكر موفدا من الفرقة ، وأزاء تطور الأحداث بهذا الشكل فقد كرس النص الروائي رؤيته الجديدة المضادة للخطاب الديستوبي الذي ساد الفضاء الروائي منذ بدايته ، ليسود فضاء التحدي للحرب وما تنتجه من مظاهر فاسدة لتكون هذه الرؤية الجديدة الخطاب المعادل موضوعيا لمظاهر الدمار الذي تخلف الحرب، على الرغم من استمرار القصف المدفعي العشوائي الذي صاحب استمرار ام قاسم والجنود واصرارهم على تحويل اليباس والجفاف في السبيليات الى خضرتها الأولى.

لقد اسهمت مستويات التخييل السردي في الكشف عن رؤية النص الروائي المعادية للحرب بوصفها تهديدا مباشرا للوجود البشري وللوجود المكاني ايضا وقد تمثل ذلك في تكريس ديستوبية المظاهر المتخيلة لظاهرة الحرب، ولم يتوقف الأمر عند حدود هذا الكشف بل تعداه الى تشكل رؤية متخيلة كفعل مضاد لتلك المظاهر الفاسدة، فقد كان التخيل كفعل مضاد لتلك المظاهر الفاسدة، فقد كان التخيل الأول تضمنته (كلمة للمؤلف) العتبة الثانية للرواية التي اشارت الى ملاحظة الصحفي في جريدة الرأي العيام بوجود منطقة خضيراء تقع بين منطقتين العام بوجود منطقة خضيراء تقع بين منطقتين مسقط رأس المؤلف، ففي هذا المستوى تحققت لعبة الميتاسرد الكاشفة عن حيثيات المتن الروائي لاحقا الميتاسرد الكاشفة عن حيثيات المتن الروائي لاحقا اي التمهيد لحالة الإفتراض التخيلي الذي جعل من

قرارها الجديد (انبعث قرارها من داخلها ، يجب ان لا يبقى حديدهم المتشظى هنا ....النص ص 76) ونعد هذا القرار تحولا في رؤية الرواية التي كرست المظاهر الديستيوبية بفعل الحرب وما فعله القصف المدفعي بالقرية وتوقف مظاهر الحياة فيها، اذ اتجهت الرواية في ما بعد هذا القرار الي تخليق المعادل الموضوعي لمظاهر الحرب باتجاه ازالة تلك المظاهر ليعكس الروح القوية لام قاسم في عدم استسلامها للخراب والدمار الذي جاء على قريتها مكانها وعائلتها وعوائل اهل القرية الأول، وأزاء هذا القرار وقيامها بنقل الدانات والشظايا لم يجد الجنود في المعسكر بدا من مساعدتها والتماهي مع قرارها حتى انهم وجدوا فيه منفذا لتبديد حالة اليأس والخوف التي هم عليها مقابل الحياة بكل تحدياتها التي كرسته ام قاسم في افعالها اللاحقة ،حيث بدأت بزرع بعض المساحات بالخضر ، الا ان مشورتها بفتح السدتين الترابيتين عند مدخل نهرى سيد حسن والجومة اللذين يغذيان القرية بالماء من شط العرب بوضع أنابيب اسمنتية كبيرة من تحت السدتين أثارت اعجاب الملازم عبد الكريم وجنوده الذين سارعوا الى مساعدتها لمد تلك الأنابيب لتعود الحياة الى القرية ، وأسهم الجنود مع أم قاسم في حرث الارض التي رأت ضيرورة زراعتها بالخضروات والخضر المهمة والقيام بصيد السمك والاستفادة من خزين المواد الغذائية في بعض البيوت الميسورة التى لاتزال تمتلك صلاحية الاستعمال ، ولعل هذه الاجراءات ما جعل جنود المعسكر يكتفون بما تنتجه المحاصيل التي زرعتها



تلك المنطقة تبدو وكأنها خارج حدود الفعل الحربي ، لندخل الى المستوى الثاني الذي تم وفقه تخليق حكاية أم قاسم وما جرى لها منذ عملية الجلاء عن القرية والرحيل الى النجف الأشيرف وعودتها بعد عامين الى القرية مصطحبة معها رفات زوجها (أبو قاسم) وهو عبارة عن كومة عظام دفنت في ساحة البيت ، اذ اسهم هذا المستوى من التخييل بتشكل الرؤيتين على نحو تراتبي ، أي الكشف عن فظائع الحرب وتخيل الفعل المضاد ليؤكد النص وفق هذه الرؤية قوة الحياة واستمرارها احتجاجا على تلك المظاهر الفاسدة ، أما المستوى التخيلي الثالث فقد اختص بتفاعل أم قاسم مع بو قاسم الذي لم يكن سوى كومة عظام ملفوفة بقماش أبيض في حفرة توسطت باحة البيت ، وتبدى هذا التفاعل في تخيل أم قاسم بوجود زوجها حيا يرزق وطالما رددت بأن الاموات يسمعون ويتكلمون ، فكانت تستشيره في ما تنوى فعله واذا ما واجهتها معضلة فإنها تتوجه اليه ليضع لها حلا ، كما حصل حين منحت مدة عشرة أيام لتبقى في القرية وبعدها فعليها المغادرة ، فتوجهت الى الحفرة مخاطبة زوجها ليرشدها الى حل يمكنها من البقاء مدة أطول ، او كما جاءها في المنام ليخبرها بعودة الجندي جاسم مرة اخرى الى المعسكر بعد مغادرته المستشفى اثر اصابته بشظية هشمت كف ليبقى دون كف ، الأمر الذى اثار استغراب جنود المعسكر باستحالة عودته لأنه لم يعد صالحا للخدمة العسكرية ، الا انهم يفاجوًا بعودته مرة أخرى ليساعد ام قاسم في صناعـة المدبسـة ، ولعل هذا المستـوى يكرس مدى

علاقة أم قاسم بزوجها تلك العلاقة التي أخذت حيزا مهما في ذاكرتها التي رجع اليها السرد أكثر من مرة اعتبارا من تعرفه عليها وخطبتها وزواجها منه وولادة اولادها الثلاثة وبناتها واستذكار لحالات عديدة شكلت عوامل دفع وتقوية لام قاسم في تحقيق هدفها في اعادة الحياة للقرية بمساعدة حنود المعسكر.

لقد تمكنت رواية (السبيليات) من طرح الرؤى المتخيلة القائمة على واقعة حقيقية حدثت فعلا ولاتـزال راكـزة في الذاكـرة الجمعيـة للعراقيـين، وشكلت كشفا للمسكوت عنه في تلك الحرب الجائرة التى استمرت ثمان سنين مرعبة خلخلت ركائز المجتمع العراقي ، وبذا فإن الرواية لم تكتف في سرد خطابها الديستوبي على التخيل الصرف المقطوع العلاقة بالواقع وانما ارتكنت على واقع اقترب من الخيال وتداخل كل من التخيل والواقع لتقديم رواية حرب بتميز اشتملت على قدرة سردية متخيلة في تخليق عوالمها وشخصياتها لتعلن صوتها الانساني المعادى للحرب، وهو ما شكل رؤية الروائي الراحل اسماعيل فهد اسماعيل حول الحرب ومضاداتها ، إذ تمكنت الرواية من خلال المعادل الرؤيوي التحول من الديستوبيا في قسمها الاول الى اليوتوبيا في قسمها الثاني إذ نشهد العلاقة الحميمية بين الشخصيات التي تضمنها المكان – ام قاسم ومجموعة جنود المعسكر بما فيهم آمر المعسكر المالازم عبد الكريم - فسادت روح التعاون والمحبة بينهم من أجل تحويل المكان الديستوبي الى مكان مثالي ينعم بالخير والخضرة والنفوس المنفتحة على أمل



خضرة قرية السبيليات التي وقعت بين منطقتين اصابهما الجفاف واليباس.

العيش بسلام واصرار على تحويل اليباس والجفاف الى خضرة دائمة تشكل هذه الرؤية المتحولة اجابة على استغراب صديق الروائي الصحفي حول سبب

#### النـــتائج

من خلال ما تقدم بحث الكشف عن المظاهر الديستوبية في الروايات العراقية المعاصرة نصل الى تثبيت النتائج التي توصل اليها الباحث وهي كما يأتي :

1 - 1 لقد كان لحراك الواقع العراقي بعد التحول البنيوي للمجتمع العراقي في 2003 أثر في ظهور الظاهرة الديستوبية في النص الروائي العراقي وتحديدا بعد شيوع ظواهر العنف الطائفي والديني بعد عام 2005 كما في رواية (فرنكشتاين في بغداد) وكذلك ظهورها في البنية الإجتماسياسية ما قبل 2003 وتحديدا خلال العقود الثلاثة من حكم النظام الشمولي.

2 - تهيكل البناء الداخلي للروايات على معطيات واقعية حقيقية راكزة في الذاكرة الجمعية للمجتمع وتبدى ذلك واضحا في جميع الروايات موضوع البحث.

3 - تجاوز مظاهر الفساد والخراب الخارجي المتمثل في خراب الأمكنة والمظاهر المدينية الاخرى الى الخراب الداخلى للإنسان / نفسى.

4 – تجلت قدرة المتخيل في تكريس بنية الديستوبيا وفق مخرجات الحراك الواقعي وقدرة هذا المتخيل على تمثل الواقع .

5 – تجاوز الـذات الى الموضـوع وتكريس جماعيـة التأثر بالمظاهـر الديستوبية ، وبيان أثر النظم السياسية في تشكل تلك المظاهر.

6 – حرص النصوص الروائية على توكيد استمرارية هذه المظاهر بوجود واستمرار الايدى الفاعلة في وجود تلك المظاهر.

7 – تضمين الروايات موضوع البحث معادلا موضوعيا يوازي بنية الفساد والخراب لإعادة التوازن الاجتماعي عبر تخليق عناصر روائية تأخذ على عاتقها احداث ذلك التوازن. الديستيوبيا الظاهرة والمستبطنة.



## صلاح خالص رائد الثقافة التقدمية

#### الفريد سمعان



قبل اكثر من ستين عاما حلقت في سماء الثقافة اجنحة جديدة.. واصوات كانت تنادي بالحرية خارج الوطن وتردد الشعارات الوطنية التقدمية التي كان يحملها شعبنا العراقي في مظاهراته ومناشيره السرية ومعاركه المتواصلة مع القوى الرجعية ورجال السلطة الذين جندوا انفسهم لتبرير وجود الاستعمار وضرورة التمسك بالمعاهدات الجائرة واستمرار سياسة القمع والارهاب...

ومحاربة الفصائل التقدمية التي ضاقت بها السجون واحتوتها المنافي والاقامات الجبرية حتى وصلت الى اعدام قادة افذاذ ارتقوا سلالم المشانق وهم يهتفون للشعب والكرامة الوطنية والمستقبل

جاعلين الحتوف جسرا الى الموكب العابر كما يقول الجواهري الكبير. وكان ضمن هذه الباقة الثقافية الثورية القادمة من فرنسا بعد انتصار قوى الخير على النازية واحتلال اليسار الفرنسي الذي قاتلهم





صفاء الحافظ



ناظم حكمت

من مراشف المعرفة ويتلقون عصارات التجارب المعاصرة والتحديات الفكرية والمفاهيم الحديثة في العالم المتحضر من وجه صبوح وشفاه مبتسمة تتألق مع كل حرف يصدر عنها وتتنوع فيها التفسيرات ويكثر الحوار وتتعدد وجهات النظر وتتواصل مع الفكر التقدمي الذي كان يحتل مواقع جديدة بعد التحرر من قيود الدكتاتورية واستعادة النظريات التي عاشت مآس الحرب واهوالها مثل البنيوية والسريالية والوجودية كما ارتفعت اصوات الواقعية والواقعية والواقعية وكانت

تتناسل مع بعضها فقد تلتقي في موضع او تفسير وقد تختلف في مواضع اخرى ويحتدم الصيراع حول المفاهيم التي تطرحها مما ادى الى ظهور انماط واشكال جديدة للتعبير يرفعها البعض وينسجم معها الاخرون وانطلقت تفسيرات ومفاهيم فكرية حركت الاجواء الثقافية في جميع بلدان العالم لاسيما في الدول النامية المتعطشة للاتصال واستيعاب الاراء الجديدة ومجاراة قوافل الحضارة ومتابعة تاثيرات التطور الاجتماعي والصناعي والصيراع الايديولوجي والتسابق في احتلال المواقع واكتشاف العوالم الجديدة في ضوء انطفاء جذوة الدكتاتوريات وتطلعات الشعوب نحو الحرية والديمقراطية حيث انتشيرت قصائد لكبار الشعراء مثل ايلوارونيرودا وناظم حكمت ولوركا ومايكوفسكي وكان اراغون يغسل ثياب قصائد

اثناء المقاومة الوطنية لمواقع متقدمة مما اهلتهم للمشاركة في الحكم بقوة تثمينا للتضحيات التي قدموها من اجل التحرر وتمزيق سياط النازية والارهاب والحرائم النكراء.

لقد كان من بين هؤلاء القادمين الدكتور صفاء الحافظ ضحية الارهاب البعثي في السبعينيات وخالد السلام وابراهيم اليتيم وكذلك المفكر والمناضل الدكتور صلاح خالص احد اعمدة الثقافة التقدمية في العراق، الاستاذ في كلية الاداب وعضو الهيئة المؤسسة لاتحاد الادباء العراقيين وعضو الهيئة الهادارية فيما بعد رئيس

تحرير مجلة الثقافة الجديدة منذ صدورها ولسنوات عديدة وصاحب مجلة الثقافة والمقاتل البارز ضد الدكتاتورية بعد انقلاب شباط الاسود عام 1963 وهـ و يجـ وب الشـ وارع والطرقات الاوربية ويقيم الندوات ويتواجد في اروقة المحطات والمجالس والساحات ويرتقي المنابر للدفاع عن حقوق الشعب وضحاياه الذين تعرضوا للموت والسجن والضياع والماسي الرهيبة على يد البعثيين ومخابراتهم... واساليبهم البشعة في القتـل والتعذيب والاغتصاب وانتهاك كل القيم الانسانية.

لقد كان صلاح خالص استاذا في كلية الاداب وقد عرفته الاوساط الثقافية وتتلمذ على يده مجموعة من الادباء والشعراء مثل د. هاشم الطعان ومظفر النواب ورشدي العامل وياسين طه الحافظ ونزار عباس وفاضل ثامر واسماء كثيرة كانوا ينهلون



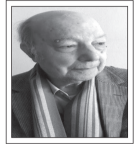
وكانت له جولات مع المحور الثقافي الذي اصبح في زوايا النسيان ولم يعد له وجود في مراجعة عناصر العمل الادبى وحوارات الشكل والمضمون

والاتجاهات الليبرالية والتطلعات السريالية والوجودية ولم تقتصر تلك العطاءات على الادب وحسب بل تجاوزتها الى الفن التشكيلي وتألق جواد سليم وفائق حسن ومحمود صبرى والدروبي وصلاح جياد ويحيى الشيخ ومحمد مهر الدين وفيصل لعيبى من الذين تواصلوا الى اكتشافات جديدة في

والمسرح.



عبد الملك نوري،



على الشوك

الكارثية.

التشكيل انتقلت بحكم الالتصاق الحميمي بين الالوان الادبية الى المسرح فبرز اسم يوسف العاني وخليل شوقى وطه سالم وجعفر السعدى وزينب وناهدة الرماح وازاد ورميو يوسف وعاش الادب والفن في العراق بفضل الجهود المشتركة كل في ميدانه اروع فترة وضعت اللبنات الوطيدة للحركة التحررية والادب الخمسيني والستيني وما تالاه بغض النظر عن المحاولات السقيمة والازمات الخانقة في الفترة التي سيطر فيها الفكر البعثى الشمولي على الادب والتعقيدات والاختناقات التي ظهرت وما زالت اثارها قائمة رغم الجهود المبذولة للتحرر من المخلفات

وقد يطول الكلام وانا انقل انطباعات عن صلاح

خالص هذا المفكر والمعلم الكبير الذي ساهم في دفع عجلة الثقافة الى امام بفكر ناضج وصدق في الاداء واخلاص بلاحدود للكلمة الانسانية الشريفة التى شملت كافة المجالات الابداعية والتي تشهد اثارها في وقتنا الراهن رغم الجهود الظلامية التي تسعى لتحويل الدفة من موانى المعرفة الحضارية

انطلقت تفسيرات ومفاهيم فكرية حركت الاجواء الثقافية في حميع بلدان العالم لاسيما في الدول النامية المتعطشة للاتصال واستيعاب الاراء الجديدة.





غائب طعمة فرمان



والنشاط الابداعي الذي تمتد خمائله على شتى ارجاء العالم.. والمجد كل المجد للذين يعملون بصدق ونكران ذات وتجرد من اجل ادب عراقى تزهو به الاجيال وتحمله امانة للمبدعين الجدد القادمين وهم ورثة ذلك العطاء الرائع لصلاح خالص وبقية المفكرين والادباء الذين حملوا مشاعل الفكر التقدمي والانساني بعيدا عن الثرثرة والادعاءات المجانية العابرة ومحاولة التعتيم على ذلك النشاط وخلط الاوراق والتثبيت بمفاهيم بدر شاكر السياب لا سند لها على ارض الواقع.

مجدا لك ايها الاستاذ الرائع والانسان المتواضع والصوت المدافع عن الفقراء والكادحين وقضيتهم العادلة. الى عهود ما قبل مئات السنين وباختصار شديد .. كان صلاح خالص احد القادة البواسل في معركة الادب التقدمي ساهم بروح فدائية من اجل المعرفة كأستاذ في كلية الاداب واستاذ في جامعة الحياة الثقافية وتنسب اليه مع مجموعة اخرى من الاساتذة الكبار كل انتصارات ثقافاتنا ووجودنا الفكرى الانساني المتطور رغم بعض الاراء وتحاهل ذلك بالدعوات الباهتة التى ستبقى كما جرى لغيرها فقاعات تتبدد مع الواقع والنضوج الفكرى في

اطار الصراعات الايديولوحية والابداعية عموما.. ان ابرز مميزات استاذنا جميعا اضافة لما قدم للحركة الادبية في العراق هو التواضع والعمل الدؤوب بتجرد واخلاص وثبات على الفكر التقدمي





### أستاذي صلاح خالص



في السنة الثانية من دراستي الجامعية بكلية الآداب1959 – 1960 أطلّ على قاعة الدرس في مادة التاريخ الأندلسي، في وقت متأخر من العام الدراسي، أستاذ بدا لي أطول قليلا من المتوسط، وأقصر قليلا من الطول؛ تتناسب قامته مع بدانة. كان يرتدي، فوق بدلته الشتائية، معطفا أدكن اللون، يعلوه وجه مشرب بسمرة خفيفة، ذو قسمات دقيقة تميل إلى الاستدارة. سمعت همهمة تقول "د. صلاح خالص".

مازالت صورته تتلامح أمامي ، الآن ، وهو يلقي علينا محاضرته الأولى بصوت رقيق ، هادئ ، مسترسل ، لا سرعة فيه ولا إبطاء . ألقاها واقفا،

موزّعا إياها إلى نقاط ، ويده ما تني تسجل كل نقطة على السبورة ؛ حرصا منه على أن تظل محفوظة أيضا في سجلات الطلبة .



من طلبة مرحلتنا قد أدى في مادته دور الامتحان الثاني ... باختصار: كان الدكتور صلاح يتوخى في محاضراته ؛ البساطة ، والوضوح ، والفائدة .

على الرغم من بساطة هذا التمهيد ، دلّ على أمر آخر موصول به ، لكنه أوسع منه ؛ كان الدكتور صلاح ، في قاعة الدرس ، صورة مصغرة من صورته الثقافية العامة خارج قاعة الدروس. كان يساهم في توجيه "الوعى الاجتماعي"، على وفق ما يرى ويعتقد عرفت فيما بعد ، انه كان من مؤسسي مجلة (الثقافة الجديدة) (1) في المعهد الـــملكي ( 1953 – 1954 )؛ متبوئا فيها رئاسة التحرير ... لكن المجلة أغلقت ، بعد صدور أربعة أعداد منها فقط . أما الدكتور صلاح فقد ناله ، في إثر غلق المجلة، ما نال غيره من مثقفي العراق وأدبائه ، حين زجت

السلطات الملكية بهم في معتقل السعدية ، آنذاك . ذاق الدكتــور صلاح طعــم هذا " الإجراء" الذي يعد شرف لأى مناضل تقدمى.

من المهم أن اذكر الآن، مقالين نشرهما الدكتور صلاح متتابعين في عددين متتاليين من ( الثقافة الجديدة ) في بَدِّء صدورها الأول 1953-1954.

الاحتماعية والثقافية ، وحركته الحدلية. جاءت محاضرة الدكتور صلاح خالص الأولى

إن التاريخ ، يجميع مراحله ومجتمعاته ، صناعة ىشرىة ، تتصل أىسايه بنتائجه اتصالاً حيوياً ؛ وهذا يُحتّم على المؤرخ أن يتوخَّاب منهجا علميا في تدوينه .

استرجع نقاطها تفصيليا ؛ فإن مفهومها مأزال يراود عقلي حتى الآن: إن التاريخ ، بجميع مراحله ومجتمعاته ، صناعة بشرية ، تتصل أسبابه بنتائجه اتصالاً حيوياً ؛ وهذا يُحتّم على المؤرخ أن يتوخّى منهجا علميا في تدوينه ، تتبيّن فيه القوى الصاعدة من القوى الهابطة ، من خلال صيراع المصالح المتناقضة ، بعيدا عن أية

" كيف نكتب التاريخ ؟ " ، كان هذا هو موضوع المحاضرة . وعلى الرغم من أنى لا استطيع أن

تفسيرات مثالية ، أو أسطورية ... وإذا كان للفرد فيه أهمية خاصة ، فإن هذه الأهمية تأخذ صورتها الفاعلة مما تفرضها حاجات الواقع ، ومستوياته

واضحة يتقبلها الطالب على نحو مباشر، من دون عناء أو إعمال ذهن ؛ ومن غير أن يدرك أنها تبسيط تعليمي لمنهج كتابة التاريخ من وجهة النظر

> أمضى معنا د. صلاح السنة الدراسية بمعاملة أبوية ، سهلة الإيقاع . لم يكن ينظر إلى الطالب إلا أنه طالب؛ لا شأن له به خارج قاعة الدرس ؛ يعطيه المطلوب من المقرر الدراسي فقط، بلا إفاضة قد تذهب بعيدا إلى مواطن قريبة أو بعيدة . لذلك لا أظن أن أحدا

يشكل هذان المقالان المهمان ، البعد النظري للمنهج الأدبي (الواقعية الجديدة ) . وفي تقديري ، أننا يمكن أن نعدهما منيفست أدبيا"، هو الأول من نوعه في التاريخ الأدبى في العراق. لقد تبلورت في هذا " المنيفستو

" أصول هذا المنهج بصورة واضحة ، على نحو لم يكن متيسرا من قبل. كان ما قيل عن ( الواقعية ) تفوهات عامة تجرى جريان الضباب الهارب من أشعة الشمس ؛ أما في مقالي الدكتور صلاح ، فقد تحولت (الواقعية) إلى نظرية مكتملة الأركان، بعد أن اقترنت بها "الجدة" واهتدت بالتوجيهات الأدبية الماركسية (2). وفي هذا الصدد يمكن أن أوضح أن ( الواقعية الجديدة ) هي الصورة اللفظية ( للواقعية الاشتراكية)، المعتمدة رسميا في منظومة الدول الاشتراكية ، وامتداداتها الأيديولوجية في الدول الرأسمالية والعالم الثالث.

في تقديري ، تتجاوز إنسانية الدكتور صلاح خالص موقفه الفكرى العام والأيديولوجي الخاص . وإذا كان لى أن أضرب مثلا على أن الروح الإنسانية هي التي تتوج عقله ؛ فان ما حدث لي ، حين كنت ابحث عن مأوى يقينى من التجوال في الشوارع،

عرف الدكتور صلاح من أكون ، حين مَتُلْتُ أمامه، طالبا فلسطينيا لاجئا لم یکن علی درایة بترتیب | خطوات قدمیه .

أثناء دراستى الجامعية ، لا أدرى من أشار عليَّ ، آنذاك ، أن اذهب إلى الدكتور صلاح خالص ؛ إذ كان يدير، آنذاك موقعا جامعيا موصولا بأقسام الطلبة الداخلية ، عله يقيني من ، التجوال في الشوارع.

عرف الدكتور صلاح من

أكون ، حين مَثُلْتُ أمامه ، طالبا فلسطينيا لاجئا لم یکن علی درایة بترتیب خطوات قدمیه . فما کان منه إلاَّ أن هياً لي سريراً في احد الأقسام الداخلية الكائن في أحد فروع شارع عمر بن عبد العزيز .حين

ذكرته بموقفه هذا ، أثناء زيارتي إياه في منزله ، بعد نحو عشرين عاما ، أكد لي أنه لا ينظر إلى المرء

إلا من خلال وجوده الإنساني والأخلاقي.

يُخيّل إلى ، أنّ هذا البعد الإنساني والأخلاقي ، وما يشيع فيه من أفق ثقافي متسع ، كان وراء خروجه من رئاسة تحرير مجلة (الثقافة الجديدة) التي عادت إلى الصدور ، مرة ثالثة . في مطلع سبعينيات القرن العشرين . أو قبلها بقليل . كان يرى - كما صيرح لي مرة حين سألته عن سبب ذلك – ضرورةً أن يتوسع اهتمام المجلة إلى حقول معرفية وأدبية أخرى ، بعد أن حصرت نفسها في البعد الأيديولوجي المحض . بسبب من موقف د. صلاح الثقافي هذا ، وجد نفسه غير قادر على توسيع اهتمام المجلة ؛ فأثر الاستعفاء من مسؤوليتها بسلام ، من دون ضجيج أو اتهام . كان من نتيجة ذلك ، أن وجد



الدكتور صلاح نفسه حرا في إصدار مجلة لها هذه الرؤية الموسُّوعة ؛ ملتزمة في الوقت نفسه بموقفها التقدمي، ونهجها النقدى والانتقادي فيما تواجه من أمور الحياة ، آنذاك . تلك هي مجلة (الثقافة ) .

توطدت معرفتي المباشرة بالدكتور صلاح خالص، حين وافق أن يكون مشرفا على رسالتي ، للحصول على شهادة الماجستير في الأدب الحديث. كان موضوع الرسالة (الشعر الفلسطيني الحديث 1948 1975 - ) ، مع معرفتي أن اختصاصه الدقيق هو الأدب والتاريخ الأندلسي، وأنه ألف كتابين عن شاعرين هما المعتمد بن عباد ؛ وابن عمار . وهما

> – كما معروف أندلسيان – لم يحاول الدكتور صلاح ، خلال إشرافه على الرسالة ، أن يفرض على ما يجب أن يفرضه أستاذ على تلميذه ، بل ترك لي حرية التعبير والتحليل بموجب ما يقتضيه موضوع البحث ؛ قناعة منه بان شخصية " الطالب " هي التي توجه عقله وقلبه إلى ما يجب أن يكون .

كنا ، آنذاك ، في مطلع سبعينيات القرن العشرين،

وما قبلها وما بعدها، ننظر إلى الأدب والفن من خلال أنهما " انعكاس " للواقع الاجتماعي ، تعبيراً عن مرحلة تاريخية معينة ؛ أياً كان اتجاه كل منها المذهبي، وصورته الفنية، وطرائقه الأسلوبية. من هذا البأب، حملت " الرسالة "، في منهجها، تلاقياً بين التاريخي والفنى .... لقد دافع الدكتور صلاح عن الرسالة من هذه الناحية ؛ لا لأنَّى كنتُ أتمنى أن يقول ذلك ، وإنمّا لأني اعترفتُ ، في الأسطر الأخيرة من مقدمة الرسالة ، بعد شكرى إياه ، بفضله الأكاديمي، وفائدته المهنية عليها، قائلاً:

" لا أدّعي ، إن قلت: إنّ كثيراً من نظراته (صلاح خالص )، ولا سيّما علاقة الشعر بالواقع ، قد وجدت لها هنا مجالاً للتطبيق ..."

دَلُّ هذا – مرّةً أخرى – على أنّ إلدكتور صلاح

خالص ذو أفق واسع في النظر إلى الثقافة ومجالاتها المعرفية .في تقديري أن دراسته في فرنسا، جعلته يمدُّ بصيره الثاقب إلى أنّ وراء الاتجاهات المنظورة اتجاهات غير منظورة ، مع حرصه على قناعته الأيديولوجية . ربما يعرف من أدركته حرفة الأدب أو لا يعرف! - أن الدكتور صلاح خالص قد ترجم ثلاث مسرحيات، من ذوات الفصل الواحد،

أنّ الدكتور صلاح خالص ذو أُفقِ واسع في النظر إلى الثِّقافة وَمجالاتها المعرفية .في تقديري أن دراسته فک فرنسا، جعلته يمدُّ بصره الثاقب إلى أنّ وراء الاتجاهات المنظورة اتجاهات غير ا منظورة.





للكاتب الفرنسي المعروف جان كوكتو، صدرت في خمسينيات القرن العشرين ... هذا يعني – دعني أقل – أن ذوقه الأدبي ، وإحساسه الجمالي ابعد مدى من موقفه الفكرى ...

هذا، لا يناقض أبداً احتفاله الشديد بالآثار الأدبية ذات الطابع السياسي التقدمي ، المعبرة عن طموح الجماهير الكادحة بالحرية والعدالة. وفي هذا الصدد، أشير إلى مقالين للدكتور صلاح تصدّر أحدهما ديواناً صغيراً لعبد الرزاق عبد الواحد باسم (النشيد العظيم)، وتصدر الآخر ديوان عبد الوهاب أبياتي (عشرون قصيدة من برلين) (3).

في كلّتا المقدمتين تُطلّ لغة الدكتور صلاح الاحتفالية بالشاعرين، وتقديره لشعرهما تقديراً لا يخلو – بصراحة – من مغالاة عاطفية تجاههما. ومع ذلك، ترتبط هاتان المقدمتان بلا ريب، بمنهج ( الواقعية الجديدة ) الذي كان الدكتور صلاح خالص أول من وضع أسسه النظرية في العراق؛ بحيث يمكن أن أزعم أن جميع الشعراء اليساريين، شيوعيين وغير شيوعيين، كانوا يستهدونه، إن لم يكونوا يَتَبعونَه.

إذا كان المذهب الواقعي في الأدب يقوم على ركائز مثلث متساوي الأضلاع: الملاحظة ، الاختيار ، والتعبير: هي التي والتعبير: هي التي توجّه الركيزتين الأخريَيْن إلى الهدف المطلوب من الواقعية: اشتراكية أو نقدية ، أو اجتماعية ، أو سواها. فالواقعيات كثر كثرة دُعاتها. لقد اختار الدكتور صلاح مصطلح (الواقعية الجديدة) مرادفاً للواقعية الاشتراكية ، لسببين:

الأول: إن الدعوة إلى الواقعية ، بالمفهوم الاشتراكي ، تحتاج إلى واقع اجتماعي اشتراكي ، أو في سبيله إلى الاشتراكية . لم تكن هذه الحال متوافرة في طبيعة تركيب المجتمع العراقي التي قامت عليها الدولة العراقية في العهد الملكي . ولذلك يمكن أن نجعل من ( الجديدة ) إيحاء ب(الاشتراكية ) ، وتمهيداً أدبيا تعبيراً عن نضال جماهيري يحقق الهدف المنشود . الآخر: إنّ المفهوم الاشتراكي ، وكلّ المفهومات التي تدعو إلى التغيير والإصلاح كانت محظورة ، أو شبه محظورة ، في العهد الملكي . لكن القول بـ ( واقعية جديدة ) وإيحاءاتها يتجاوز الحظر إلى نوع من حرية التعبير المقيدة ، باتجاه يتراءى ، من خلاله ، ما يدل على مستقبل جديد تتساوى فيه النفوس .

#### $\times$ $\times$ $\times$

لقد ذهبت ، في هذا الحديث ، ذي البَتْ المتقطّع ، عن الدكتور صلاح خالص إلى ما كنت أراه فيه : وهي روية لا تعدو أن تكون شذرات متباعدة من صورته الأدبية والفكرية التي أقدر أنها كانت "عمود شخصيته " الأساسية ؛ وهي صورة الأستاذ التي انعكست على مرآة طالب تتلمذ له ردحا من الزمن – صورة تحتاج إلى من يُبَين تفاصيلها ، ويحدد قسماتها ، وما يمكن وراء كل منها ، من عقل متسع يرمي نظره وراء الأفق . أقول هذا ، لأن الدكتور صلاح لم يكن تزدهيه الدعاية الفارغة . والشهرة الكاذبة ، والمقابلات الصحفية التي



والدين معاً ... وليس غريباً أني كنتُ أرى فيه زاهداً أقرب إلى المتصوف ، حتى وان أنكر غيري هذه الرؤية الذاتية . تنتهي صلاحياتها فور ظهورها. باختصار: لم يكن الدكتور صلاح خالص من الذين يجيدون علم "العلاقات العامة "، وأساليبها الملتوية ، بالربت على الأكتاف، كي ينالوا حصة الأسد من لحم الدنيا

#### ملاحظات

1. تعددت مراحــل صدور (الثقافة الجديدة ) الأولى : في العهد الملكي ( 1954-1954 ). أوقفت المجلة عن الصدور بعد صدور أربعة أعداد منها... الثانية: في عهد عبد الكريم قاسم ( 1958-1968 ) ..الثالثة في عهد احمد حسن البكر ( 1968-1979 ) . بعد تشكيل الجبة الوطنيـة التقدميـة ، أو قبلهـا بقليل ... ظل الدكتور صلاح خالص رئيسا للتحريـر فيها إلى أن الشاعر استعفى منهـا في أوائـل السبعينات من القـرن العشرين . لابد مـن الاشارة هنـا إلى أن الشاعر سامـي مهـدي قد افرد فصلاً من كتابـه ( المجلات العراقية الرياديـة ودورهـا في تحديث الأدب والفـــن 1945-1958 ) تنــاول فيه مجلة ( الثقافة الجديدة ) ، في مرحلة صدورهـا الأولى ، معـداً إياهــا – مع عدد من المجلات الثقافية الأخـرى – قد بَشّرت بالحداثة؛ ومنوّهـا ، في الوقت نفسه ، بمقالتي د. صلاح خالص .

2. لا أظن أن هذين المقالين قد أثارا نشاطا أدبياً خاصاً ، مؤيداً أو معارضاً. كما لم يبلغني أن الدكتور صلاح نفسه قد أشار إلى أهميتهما في بلورة منهج (الواقعية الجديدة) في الأدب والفن. لقد كان هذا المنهج مناسباً لكثير من الآثار الأدبية التي صدرت آنذك، في الشعر والقصة. وهذا يحتاج إلى بحث أكاديمي متخصص لتلمس العلاقة بين (الواقعية الجديدة) وهذه الآثار.

3. صدر كلا هذي ن الديوانين الصغيرين عام 1959. الأول ( النشيد العظيم) عن دار بغداد، مطبعة الرابطة. والآخر – فيما اذكر – عن دار منشورات مجلة ( الثقافة الجديدة) ومازلت احتفظ بنسخة من الأول؛ لكني فقدت الطبعة الأولى من الثاني، فاستعضت عنها بطبعة دار العودة – بيروت، التي احتفظت بمقدمة الدكتور صلاح خالص المؤرخة في 30/ 5 / 1959.





# أستاذي د. صلاح خالص وحديثٌ عن محنةِ «الثقافة»

#### د. عدنان حسين العوّادي



كان قد مضى به العُمرُ حافلاً بالمُكابدة والمُعاناة؛ أرهقته أغلالُ السجنِ غيرَ مرّة، وتناءت به غُربة المَنفى سنين، وما بين ذلك ووراءه يسعى المُخبرُ والرقيبُ. رغم ذلك ظلّت له، حتى وهو يخطو إلى الستين، هذه القسماتُ الرائقةُ الوادعة، والقامةُ المطمئنة، والمظهرُ السَمحُ البهيُّ، كأنّه تأبّى على المحن والأزمات أنْ تنالَ منه.

قد يكون في مشيت الوانية أثر ربّما تبقى له من أعباء سنينه الخالية الكنّك حين تسمع إليه من على كرسيّه الرصين في قاعة المحاضرة، أو في مكتبه المتواضع؛ في حُجرته تلك بين حُجرات زُملائه أساتذة الدراسات العُليا في كلية الآداب، وهو يتحدّث كعادته بلسان متمهّل وصوت خفيض،

فلكَ أَنْ تذهبَ أيضًا إلى أَنَّ هذا التمهُّلَ الهادئَ ربّما كان ممّا طُبعتْ عليه شخصيّتهُ العميقةُ الراسخة.

× ××

كانت مُهمّةُ طُلّابِهِ هذا الفصل أنْ يتحقّقوا "شخصيّةَ

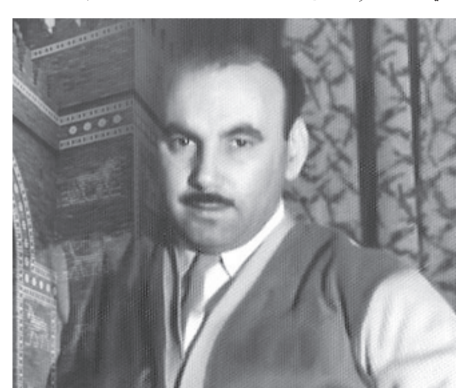


لأصله، فمثلُ هذا "النسخ" ممّا لا تحتملهُ طبيعةُ الأدب عادةً. كذلك لو أنَّ "عربية الأدب" أصرت على التمسّك بأبنيتها وأنماطها الأسلوبية المُقرّرة، لاسيّما في الشعر، فإنّ اهتمامات الناس في حياتهم اليوميّة وأحوالهم الفكريّة غالبًا ما تدعوهم إلى التماس الأساليب التي قد يرونها أنسب للتعبير عن تلك الاهتمامات. أمَّا ما قالَ به القُدماء فإنّ البحثَ العلميَّ لا يُسلِّمُ، عادةً، بالآراء التي تُقالَ على إطلاقها، إنَّما عليه أنْ يُحقِّقَها ويُعيد إنتاجَها.

كان الطالبُ يعرضُ أمامَ زُملائه ما انتهى إليه في بحثه، ثمَّ إنَّهم بعد ذلك قد يختلفونَ أو يتَّفقون، فالمحاضَ برةُ أشبهُ بحلقة نقاش مفتوح. و"الأستاذ" صبورٌ على طُلابه، يسمعُ إليهم كأحدهم، ويُحاورُهم محاورة الأنداد، وإذ لم يكونوا سواءً في القُدرة على

الأدب الأندلسي". والطلاب، حتى وهُم طُلاب دكتوراه، ربّما درجوا، في الأكثر، على أنّ أدباء الأندلس قد اتَّكأوا علِي أصولهم المشرقيَّة اتَّكاءً شديدًا، وأنّ ما يستقلّ بنفسه من أدبهم لا يكاد يُذكر، حتى إِنْ يكاد أدبُ الأندلسَ لَيكونُ صَدَى لأدب المشرق، وحتى إنّ الصاحبَ بن عبّاد، حين نظرَ في "العقْدَ الفريد" وقال كلمته فيه: "هذه بضاعتُنا رُدَّتْ إلينا" فقد كادتْ تلكَ الكلمةُ أنْ تقالَ في أدب الأندلس برُمّته.

أمَّا "الْأَسَتَاذ" فيرى أنَّ أدبَ الأمِّة الواحدة مثلما يتشابه، فقد لا يكون كذلك لو اختلفت عليه بيئته الطبيعية والاجتماعية والثقافيّة، واختلفت ألوانُ التأثيرات الطارئة عليه، فضلاً عن أنَّ "التشابه" نفسه قد لا يعني، بالضيرورة، النسخ المُطابق





إدارة الحلقة فقد كانَ يُسدِّدُ لهم سبيلَ الحوار؛ يُوثُقُ لهم ما صحّ منهُ ويُتمِّمُ ما يراهُ قد غابَ، وهو خلالَ ذلك يعرضُ للفكرةِ في أَفقِها العام.

أمّا مُهمّتي في الفصلِ فأنْ أحقّق كلمة "الصاحب بن عبّاد" تلك؛ فأقرأ "العقْدَ الفريد" ثمّ أعودُ بمرويّاته إلى ما قد تكونُ أصولاً لها في "عيون الأخبار"، وإذ استمع "الأستاذ" إلى مقالتي في هذا الاتّكاء والتداخل بينهما فقد أبدى

علامة رضًا لم تُسمعْ قبلاً. إذ ذاك صارت علاقة التلميذ بأستاذه تتوثّقُ، ثمّ صار "الأستاذ" يحتفظُ، من بعد، لتلميذه، بعدد الشهر من مجلّته "الثقافة"، ثمّ ما لبثَت "الثقافة" أو ما قد يتصلُ بها، أنْ غدتْ مبعثَ نقاشَ يتجددُ مع كلّ عدد منها.

 $\times$   $\times$   $\times$ 

شَهدتْ أواخرُ السبعينيّاتِ من القرنِ الماضي تماديًا خانقًا لأَفُقِ الحياة السياسيّة والفكريّة في العراق، حتّى لكأنَّ سياسةَ العَقْد الذي خلا، بما كان لها من أوجه، قد انتهتْ أخيرًا إلى "اختزال" إرادة "العراق" كُلّه بارادة "رئيسه" الذي اجتمعتْ له "الرئاسةُ"

ظلَّتْ صورةُ «صلاح خالص» تلك تُوجِعُني، وعندها كُنتُ أستعيدُ تلك النقاشاتِ الحارّة في صراحتها والتي كانت تجري في طريقين مُختلفين، وكان اختلافهما يتّسعُ كلّما صدرَ عددٌ جديدٌ من «الثقافة»

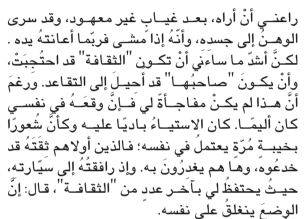
من أعلاها إلى أدناها، حتى صار: "إذا قال.... قال العراق". ولا عجب، فقد أقام على حراسته سُورًا منيعًا من الأطماع والأتباع، ثم عمد إلى "شُركائه" داخل السور فأولَم برُووسهم إلى الأخرين الأتباع، وعمد الى "حُلفائه" خارج السور فمزق، وبقي فمزقهم شرَّ مُمزق، وبقي على أجهزته أنْ تدور على محور السور ترصد من قد يُضمرُ ون الفرار.

كانَ ذلك قد تزامنَ مع بُزوغ نجم "الثورة الإسلامية" في

إيران التي أعلنت لنفسها نهجًا بذاته؛ لا مع "الشرق" ولا مع "الغرب"؛ هذا النهجُ رُبّما أخَلَ بقواعد "الحرب الباردة"، ومن ثَمَّ فهو خطرٌ يُمكنُ أنْ يلتقي "اليمين" و"اليسار" على مُواجهته. أمّا "اليمين" فسرعان ما وجد بُغيتهُ في حرب "السنوات الثماني"، وأمّا "اليسار" فكانت له أساليبهُ أيضًا، لاسيّما أنَّ في "هذا اليسار" من يرى أنَّ "ثورة الخُميني" - كما سمّيتُ أحيانًا - قد تكونُ أشدَّ خطرًا حتى من أنظمة أولئكَ الطُغاة الذين اصطنعهم الغربُ أدوات لإحكام فيمنته على الشرق العربيً الثريً.

× × × بقيَتِ "الثقافة" وحدها مجلّـة "اليَسار" في العراق،





ظلُّتْ صورةُ "ملاح خالص" تلك تُوجعُني، وعندها كُنتُ أستعيدُ تلك النقاشات الحارة في صراحتها والتي كانت تجرى في طريقين مُختلفين، وكان اختلافهما يتسع كلما صدر عددٌ جديدٌ من "الثقافة". ورغمَ أنَّ الصورةَ التي كان يُرادُ لها أنْ تُحجَبَ خلفَ دُخان "المعركة"، كانت، ومن خلال الاختلاف أيضًا، تُسفرُ عن وجهها شيئًا فشيئًا، فإنَّ الدكتور صلاح خالص ظلّ إلى "يسار" المجلّة، وإلى "يسارها" فقط، كأنما لم يكن ثُمّ خيار آخر، أو كأنَّ "هذا اليسار" فوقَ الاختلاف وفوقُ النقد!

علـى أنَّ ما هــو طريفٌ حقًّا أنَّ محبّتــى "لأبى سعد" كانت تشتد وتعمُقُ كلِّما اتّسعَ اختلافُنا، فكأنَّ هذا الاختلاف كان يكشف لي، تلقائيًا، عن فضائله الأخلاقيّة العميقة، حتى أنّه ربّما بدا لي، أحيانًا، ولعلها كانت تُؤسِّسُ بقاءها على حُلِّم بـ"توازن مستحيل"؛ إذ ما دامت "الفُرصةُ" متاحةً أمَّامها لأنَّ تقول ما تُريدُ فينبغى لها أنْ تفيد من تلك الفرصة على أنسب نحو مُمكن، لكنّ ما تُريدهُ "الثقافة" لا ينبغى لـه أَنْ يكُونَ بريئًا ممّا تريدُهُ منها السُلطة، والسُلَّطةُ ترغبُ لـو أنَّ "الثقِافةَ" ترسُمُ "للرئيس" صورةً مُلَوَّنةً جِذَّابةً تملأ بها صفحاتها أسوةً بغيرها من الصُحُف والمجَلات الأخرى، فضلاً عن صُوره المُلوّنةِ التي لا يكادُ يخلو منها مكإن.

سرعَانَ ما أُعلِنَتُ الحربُ، وشعارُها "كلَّ شيء من أَجلِ المعركة"، وَ"الفرصة" التي كانت "الثقافة" تُحدُّثُ بها نفسَها لم تعُد مُمكنةً؛ إذ صار عليها، اليومَ، أَنْ تقولَ ما تُريدُهُ "المعركة" أولاً، وينبغي لها، إذن، أَنْ تُؤسِّسَ بِقاءَها على مبدأ آخر: "منّ أجل بقاء الثقافة لا بُدُّ من تنازُلات"؛ تلُّك هي أنْ تكون "الثَقافة" مُجلَّة "اليَسار"؛ فتخوض الحربَ على "نظام الملالي" – كما صارَ يُدعَى – أسوةً بصُحُف "الٰيسار" الْأَخرى، وبصُحُف "اليمين". ثُمَّ التي الْيمين أَنْ تكونَ، أيضًا، "مجلّة الفكر العلميِّ التقدُّميّ" التي تفتحُ صدرَها للأفكار والآراء العلمية ولتلك المواهب التي قد لا تحظى بالقبول من لدن ثقافة السلطة، مُتَّكَّتُهُ على الشعار المُقتبس من أقوال "الرئيس": "الديمقراطية مصدر قوّة للفَرد والمجتَمع"، وربَّما أتيحَ لها، تحت الشعار نفسه، أنْ تُقفَ على هذا الشأن أو ذاك من الشُوّون العامة فيكون لها رأيٌ فيه؛ هو ا دونَ المساس بذيل "الرئيس". إنّها أشبه بجادّة ذات نهجينَ، وقد كَانَ هذا وحده كافيًا لتعطيلها؛ ف"المعركة"؛ وقد بلغتْ أوسطُ العُمر، لم يعد بإمكانها



أأخي "أبا سعد" ومن قُبلِ

أهدي ستقبسُ جمرتي قبسا
يا صفوَ إخوانِ الصفاء إذا
ما جف نبعُ مروءة وجَسا
شوقًا إليكَ يشدُّ نابضَهُ
حُبُّ ترعرعَ بينَنا ورَسا
والذكرياتُ ترفُّ ناعمةً
رفَّ النسيم بحسرة هَمَسا
"أصلاحُ" لم تبرحْ صفيَّ هوى
صدق إذا ما الكاذبُ انتكسا
تشتفُّ ضوءَ الفجر ترقُبُهُ

كان "صلاح خالص" بشارةً بثقافة جديدة في العراق، تمثّلتْ في تجربته العريقة التي نذرَ لها عُمررَهُ؛ فكانتْ غنية ومُلهمة، رفعته رمزا طليعيًّا عاليًا بين رموز ثقافتنا الوطنيَّة.

وتُميزُ خيطيه إذا التبسا..

أشب فَ بعارف صوفي أخلصَ نفسهُ لمحبّة ربّه، فكانَ أَنْ تسامتْ به محبّتُهُ عن الأنانيّات والمطَامع.

 $\times$   $\times$   $\times$ 

يـومَ استأذنْتُ هُ في زيارتي الأخيرة لـه، وهو على سريـر المرضِ في بيتهِ، فاجـأني أوّلَ ما دخلتُ، فقرأ بيتَ أبى فراس:

وفيتُ وفي بعضِ الوفاء مذلّةٌ لفاتنة في الحيِّ شيمتُها الغدرُ قلتُ، بأسيَ كظيم: وهذا ما لم نكن نرجوهُ.

لم يطُلِ الحديثُ عن "الوفاء المغدور"، ولا عن سرير المرض، إنَّما ذهبَ إلى الشعر، ففي نشوة الشعر ما قد يكونُ رُقيةً لأوجاع الروح وأوصاب الجسد. وعلى ورقة مطبوعة كان يقرأ، وقد ابتَهَج ث أساريرُهُ، أبيات القصيدة التي خصّه بها الجواهريُّ، وأرسلها إليه ولما تُنشَر:





# صلاح خالص الأفق المفتوح

### د.نادية غازي العزّاوي



ظهرت في الوسط الثقافي والأكاديمي العراقي أسماء بارزة قدّمت إنجازات رصينة ، ولكنّها لسبب أو آخر انزوت بعيداً أو أبعدت وعزلت قسراً ، فنسيت جهودهم وأدوارهم الطليعية وحجبت مؤلفاتهم عن الأجيال الجديدة التي لا تعلم شيئاً ذا بال عن إنجازاتهم التي وضعوها في ظروف بالغة الصعوبة والقسوة ، منهم: صلاح خالص ، وديعة طه النجم ، ناجية المراني، أكرم فاضل ، عبد الحق فاضل ، وآخرون).

إلخ ،وربما غيري أقدر مني على بيانها والكشف عن ملابساتها وإشكالاتها بحكم الزمالة أو المجايلة ، أمّا أنا فقد اخترت جانباً من سخصيته خبرته جيداً وعرفته عن قرب ،أعني صلاح خالص الأستاذ الذي تشرّفت سنة كاملة بالتلمذة عليه فضلاً عن لقائنا

ما أحرانا بفتح ملفاتهم اليوم لتصحيح مسارات الذاكرة حيث يتراكم النسيان والتعتيم والمحو. من هذا المنطلق تأتي هذه الكلمة عن الراحل خالد الذكر د.صلاح خالص: بالإمكان الحديث عنه من جوانب كثيرة: إنساناً ومفكراً وسياسياً ورائداً.....





عبد الحق فاضل



ناجية المراني

أو المعري أو أبي نواس لتمتد إلى نقطة مغايرة في أقصى القرن الثامن عشر أو التاسع عشر الميلادي عند كانت أو بلزاك أو إليوت، حيث تتساقط حواجز الزمان والمكان والأجناس والأديان المصطنعة لينطلق الإبداع في فضاء حرّ ممتد يتأبّى على التقسيم والتبويب.

لقد نجح في غرس قضية أساسية في وعينا: إنّ الموروث ليس هو المبتدأ الساكن المعزول المتحجّر بل هو المبتدأ المتحرّك المتنامي المتصاعد الذي يتغذّى على مستجدات الحياة المتوالدة

في كل لحظة من حولنا.

اليوم وبعد أكثر من ثلاثة عقود على محاضراته تتجلّى لي قيمة أستاذي في هذه النقطة الجوهرية حين أزاح الجدار العازل أمام أعيننا – وإلى الأبدبين المتنبي ولوركا أو بين الجاحظ وغوته أو بين رابعة العدوية وفرجينيا وولف أو بين عروة

بن البورد ودون كيخوته، بين عبقريات الشرق والتغرب...... فالجميع يغترفون من المنبع المقدس نفسه،وإن اختلفت الصور والأشكال والتسميات الخارجية.

أمّا الزاوية الثانية: فتخصّ جهده النوعيّ المتميّز في رعاية مشروعه المبدئي اليوم وبعد أكثر من ثلاثة عقود على محاضراته تتجلّى لي قيمة أستاذي في هذه النقطة الجوهرية حين أزاح الجدار العازل أمام أعيننا – وإلى الأبد-

المتكرّر به - نحن طلّابه- في قسم اللغة العربية في كلية آداب بغداد .

وحديثي عنه سيكون من زاويتين: أثره فينا ثقافياً وتربوياً حيث تتعمّق الأبعاد الإنسانية.

في الأولى: يتراءى الأفق الثقافي المترامي الأطراف الذي قادنا إليه ،وهي نقطة جديرة بالانتباه وبخاصة من أستاذ متخصص في الدراسات التراثية التي يمكن أن تسحب الباحث المجرّد من العدة الكافية إلى التقوقع والجمود وضيق المنظور، كان الراحل ممن نجوا من

هذا المنزلق ،فقد نجح في تحديث نظرنا الى النصّ التراثيّ والارتقاء بزمنه من الحدود الضيّقة إلى مراقي زمن مفتوح تتلاقح فيه التجارب وتتثاقف الروئي،إذ تتواشح النصوص والأسماء والتجارب بطريقة مدهشة في محاضرته :من إعجاز القرآن إلى السرياليّة إلى رقص الباليه إلى جدل الفن للفن

........إلخ ،كيف ؟ ما العلاقة ؟ ما المنهج؟ ما المسوّغ؟ وحده أستاذنا قادر على الإجابة عن هذه الأسئلة وهو يدير في المحاضرة دفة حوارات ثقافية خصبة وعميقة ومتصلة تبدأ من نقطة ما من القرن الثاني أو الرابع أو السابع الهجريّ عند الأصمعيّ أو ابن قتيبة





قاسم عبد الامير عجام

المعلم والمربى والمفكر المتسامى حتى على جراحاته.

قال عنه قاسم عبد الأمير عجام وقد ربطته بـــه صداقة راقية وبما يوضَّح نوازعه الفكرية الإنسانية: (( على

أنه في ذلك كله :تواضعه العلميّ ،أمانته للتاريخ المانه وممارسته لحرية الفكر وتمسكه بدوره الاجتماعي ليس إلا انتماء حياً للعصر الذي نعيشه فيحتفى بإنجازاته الفكرية والفنية والصناعية لا من خلال مطالعاته بأكثر من لغة عالمية فحسب وإنما من خلال حرصه على إغناء الحياة اليومية بأفضل إنجازات العصير ومخترعاته ..... فكان حريصاً على كنوز الفن السينمائي وغرر الإنجازات الفيلمية حرصه على مكتبته العامرة ، يستوى في ذلك حماسه الدائم على أن يجد الشباب كامل حقّهم فى أن يعيشوا عصرهم ،وحماس وحرص أكبر على أن يتمثّلوا خير ما فيه وأن ينحازوا إلى أفضل ما فيه فكرا ،فكانت تيارات الفكر البرجوازي التي تستهدف تفريغ الشباب وتدميره روحيا خطرا يحذر منه ويدعو لكشفه حيثما استتر وكيفما استتر)).

أكاد أجزم لو أن صلاح خالص في بلد آخر غير العراق، بلد يكرم مبدعيه ويعنى بتراثهم ويؤرشف مؤلفاتهم لتتداولها الأجيال اللاحقة وتتناولها بالدرس والتحليل جزءاً من التواصل العلمي، والحضاري ، لكان لصلاح خالص وأمثاله شأن آخر ووضع آخر غير النسيان والإهمال ، فيا لضيعة العراق هذا البلد الولود للعقول ،العقوق لما يقدّمون ويبذلون.

الثقافي الوطني أعنى مجلة (الثقافة ) ، وهي حالة نادرة في تاريخ الأكاديمية العراقية أن يكون الأستاذ صاحب مجلة ، وهي ليست مجلة اعتيادية عابرة ، بل تتبنّى على نحو

واضح خطاباً فكرياً وسياسياً معارضاً للسلطة . كنّا نحسّ بمعاناته الصعبة في مواجهة العنت والتعسف والمراقبة الأمنية التي تحصى عليه حركاته وسكناته لاستكمال متطلبات طبعها ونشرها وتوزيعها ،وما يتخلُّل ذلك من قررات الإغلاق والتجميد ،ولكن ذلك كلُّه كان يتبخَّر أمام دأبه العجيب والمتحدّى في مدّ جسور الصلة بين مجلته والوسط الطلابي ،كان يريد للمجلة أن تتطور ، ولن تتطور إلا برفدها بالأصوات الجديدة الواعدة ، فحرص على نشر نتاجات الطلبة المتميزين فيها، وتخصيص مكافآت مادية مجزية لهم. ولا تسل عن مشاعر الغبطة والفرح التي يحسّها طالب في المرحلة الأولية وهو يرى قصيدته تتصدر الصفحة في مجلة محترمة ،وقد يشيد أستاذنا بالمادة المنشورة خلال الدرس ويثنى على المتميّز ويطالبه بالمزيد . أيّ خلق كان يحتجنه أستاذنا وأيّ التزام أخلاقى وتربوي يجعله يتحمّل المزيد من الخسارة المادية على أن لا يحرم طالباً من مكافأته ،وكان بإمكانه أن يفعل فالطالب ممتنّ لمجرد النشر. كلما تعمقت خبرتى بالناس وشؤونهم وشجونهم في الوسط الجامعي وفي غيره إزدادت صورة أستاذى حضوراً وألقاً ،مؤطّرة بالهيبة والعلمية والنبل ، وكما ينبغى أن تكون شخصية الأستاذ:



## صلاح خالص

#### سعید عدنان



كان رفيع المنزلة في كليّة الآداب ، جليل القدر ، لا يشبه غيره ، يصحبه حيثما يكون تاريخ منسجم من الأدب ، والفكر ، والسياسة ، والصحافة ؛ كلّ ركن فيه واضح المعالم ، بيّن القسمات ، يأخذ مداه من دون أن يجور على ما سواه من أركان .

درس الأدب ، لكنّه مع الأدب عُني بالفكر ، ووقف على القديم ؛ غير أنّه مع القديم شغل بالعصر ، وأقام الدرس الأكاديمي على وجهه الصحيح ؛ بيد أنّه كان في صميم الصحافة ، وزاول الإدارة الرفيعة ؛ ثمّ كان من منشئي « اتحاد الأدباء « بعد قيام الجمهوريّة ؛ يصحب ذلك كلّه دماثة خلق ، وهدوء نفس ، وتنزه عن الكبر.

كان من نهجه أن يضع الأدب في سياقه من التاريخ، وعنده أن فهم الأدب لا يتم من دون ذلك . كان

يدرّس الأدب الأندلسيّ ، لكنّه في كلّ سنة قبل أن يبدأ بالأدب لابدّ له من وقفة مستفيضة عند الفتح، وعند دواعي الفتح لدى العرب المسلمين ، ولابد من وقفة عند الإفرنجة ، وعند حكّامهم ، وما كان بينهم من اضطراب يسر أمر الفتح ؛ حتّى إذا بلغ نشأة الأدب ظلّ التاريخ قائماً يضيء كلّ منحى من مناحي الشعر والنثر ؛ ويصحب الأدب في كلّ حقبة من حقبه ، ولدى كلّ ظاهرة من ظواهره ، ولا يتم التفسير إلّا به . كان يبني محاضرته بناء محكما مترابطاً يفضي بعضه إلى بعض . وإنما ذلك صورة ذهن واضح الفكر ، لا يزاول ما يزاول إلّا على نحو من الوضوح والتثبّت .

كتب في الأدب الأندلسيّ ثلاثة كتب ،أحسب أنّه لم يضع غيرها ، فقد شغلته الشواغل عن التأليف



من رسالتها الدعوة إلى الجديد في الفكر والأدب ، وقد رعت المجلّة ريادة الشعر الحديث فوجد البيّاتي على صفحاتها متسعاً كما وجد من هيئة تحريرها سنداً وعوناً. وأخذ يكتب في المجلّة مبيناً عن مفهوم الأدب لديه ، واقفاً عند الواقعيّة وما يُشتقّ منها . وهو في كلّ أحواله على نهج ينشر المعرفة الواضحة ، ويزيد في سلامة الوعي . ولم يكن كلّ ذلك بمأمن من السلطة فقد لقي منها ما لقي ؛ حتّى إذا قامت الجمهوريّة ، وأديل من عهد بعهد ؛ كان في صميم العاملين في الصحافة ، والسياسة ، والإدارة ، زيادة على عمله الأكاديمي .

وحين أراد الأدباء ، في سنة 1959 ، أن يكون لهم اتّحاد يلمّ شملهم ، ويرعى شأنهم ، ويرتقي بالحركة الأدبيّة في البلد ؛ كان صلاح خالص في طليعة المؤسسين ؛ وإذ تمّ الأمر وتولّى الجواهريّ الرئاسة ؛ ضمّت الهيئة الإداريّة : صلاح خالص ، وعلي جواد الطاهر ، ومهدي المخزوميّ ، وحسين مردان ، وآخرين من صفوة أهل الفكر والأدب يومئذ . وجرى في الاتّحاد على نهجه في العمل ؛ وضوحاً في القصد ، وإخلاصاً في الأداء . وكان من عمل الاتّحاد أن أصدر مجلّة أدبيّة هي « الأديب العراقي « وقد تولّى صلاح خالص جانباً كبيراً من شأنها فضلاً عمّا كان ينشره فيها من مقالات في الأدب والنقد .

وعمل ، مع ذلك كلّه ، في « دائرة البعثات « مديراً عامّاً، وهو على سمته من الوضوح والاستقامة ، ورعاية الشأن العام . ثمّ عمل بمنصب الملحق الثقافي في موسكو ؛ حتّى اضطرب الأمر ، وأتى

الأكاديمي ، كتب : إشبيليّة في القرن الخامس الهجريّ ، والمعتمد بن عبّاد الإشبيليّ ، ومحمّد بن عمار الأندلسيّ ؛ وكلّها في حاقّ التأليف الصحيح الذي يقوم على استقصاء المصادر والمراجع ، وضمّ الأشتات في إطار يجمعها ويهبها معنى ، مثلما يقوم على ربط الأدب بالحياة من حيث هو مجلى من مجاليها . وقد جاءت هذه الكتب الثلاثة تدرس حقبة واحدة من حقب الأدب الأندلسي على نحو من التفصيل والاستقصاء ، وترسم نمطاً جديداً في دراسة الأدب لا تخطئ فيه ملامح المنهج الفرنسي في الدراسة الأدبيّة الذي كان قائماً في النصف الأوّل من القرن العشرين ، وركنه الركين لانسون. غير أنّه ، وهو يبحث في الأدب القديم ، لا ينقطع عن عصره ، ولا ينصرف عن مشكلاته ؛ فقد أفصح عن موقف ، وأبان عن رأى إذ أهدى كتابه : محمّد بن عمّار الأندلسيّ إلى من يراهم حريين بالذكر، جديرين بالإشادة ؛ فقد قال : ( إلى المكافحين في غياهب ظلمات الجهل من أجل نور المعرفة ..إلى المناضلين في أغلال الاستعباد من أجل الحريّة ..رمز تقدير وإعجاب .) وليس ضئيل المعنى أن يتصدّر إهداء كهذا كتاباً في خمسينيّات العراق! وما كان لذى موقف ، وذى رأى أن يسلم وهو

وما كان لذي موقف ، وذي رأي أن يسلم وهو يناهض سلطة جائرة تبخس الناس أشياءهم ؛ فقد وقع عليه من الأذى مثلما وقع علي غيره من أمثاله ؛ لكنه بقي ثابت النفس ، وثيق الرأي قد انكشف له دربه ، واستبانت معالمه وشرع يعرب عن فكره فأصدر مع نخبة ممن يلتقي بهم فكراً وموقفاً في سنة 1954 مجلة « الثقافة الجديدة « إذ كان



شباط 1963 فأودى بالجمهوريّة القائمة ، وبدّد شملها ، وساق أنصارها إلى مصائرهم . وكان صلاح خالص ، مع آخرين ، قد دُفع إلى المنفى الذي امتدّ به قرابة خمس سنوات ، رأى فيها الغربة ، وخيبة التجربة ، وتآكل الآمال . لكنّه قد بُني على الأمل والعمل ، وتجنّب اليأس ، وأنّ على المرء أن يحسن قراءة الوقائع ، وأن يستخلص العبرة لأجل تجربة جديدة . وإذا كان من أقرانه من نأى بنفسه عن الشأن العام ، واقتصر على جانب الثقافة ؛ فإنّ صلاح خالص لا يرى لحياته معنى من دون مزاولة الشأن العام في الصحافة والسياسة فضلاً عن الجامعة .

وإذ تهيّأت أسباب الرجوع إلى البلد ؛ رجع وفي عزمه أن يمارس السياسة على نحو مستقل ، وأن يصدر مجلّة يكون هو صاحبها ورئيس تحريرها . وإذا بدا الأمر صعباً ، أو بعيداً عن الإمكان ؛ فإنّ لصلاح خالص من التاريخ ما ييسر الصعب ، ويقرّب الممتنع ؛ فأصدر مجلّة « الثقافة « في سنة 1970 ، تعاونه في ذلك قرينته سعاد محمّد خضر، وجعل شعارها: ( مجلّة الفكر العلميّ التقدميّ ) ووصفها بأنها (مجلّة شهريّة ثقافيّة عامّة)، وبدل لها وفيها من نفسه وجهده شيئاً كثيراً ، وأراد لها أن تكون صوتاً حرّاً لا يمالئ سلطة ، ولا يجور على حقيقة ؛ واستطاع بقدر ما يستطيع مثله في بلد مثل العراق ؛ أن يكون حرّاً مستقلاً . وقد وجدت « الثقافة « قرّاءها الذين ينتظرونها في مطلع كل شهر، وصار لها كتَّابها ، وجلهم ممّن تشدّهم آصرة ما بصاحبها ورئيس تحريرها . واتضح لها نهج يعرفه القارئ ،

ويقبل عليه ؛ إذ يجد على صفحاتها ما لا يجده عند غيرها من المجلّات . وكان من مزيّتها ؛ أن أتاحت لناشئة من الكتّاب والشعراء أن تظهر آثارهم على صفحاتها . أمّا الافتتاحيّة التي كان يكتبها رئيس التحرير ، كلّ شهر ، فإنّها ممّا يترقّبه القرّاء لتكون مدار حديث وحوار ، ومنهم من ينفذ ، أو يريد أن ينفذ ، إلى ما وراء الألفاظ ليجد ما يحسب أنّه المعنى المراد . ولم تكن كلّ أيّامها رخاء ؛ فقد تمرّ بها الشدائد ، وتضيق عليها المنافذ ، ويُكلّف صاحبها ما ليس في طوقه . وربّما قال محبّوه لو أخلى يده منها ؛ إنّه أغلى من مجلّة ! لكنّه يريد لها أن تبقى ، والّا ينقطع أمل القرّاء بها ، وألّا يُغلق ميدان عمل ! ومضت به السنون فأثقلت خطوه قبل الأوان ، وأوهت من بدنه ؛ لكنّ فكره وإرادته ، وموضع الأمل من روحه شيء لا يتطرّق إليه وهن .

كان موضع تجلّة في كليّة الآداب ؛ يدرّس الأدب الأندلسيّ ، ويشرف على رسائل فيه ، ويُعنى بالنقد الحديث ، ويقف على مدارسه ، ويشرف على رسائل في الأدب الحديث ، وحين أراد دارس أن يدرس أثر «ألف ليلة وليلة « في الرواية الفرنسيّة في القرن الثامن عشر كان صلاح خالص خير مشرف له يسلك به سبل الأدب المقارن على نحو من الوضوح والقصد . وكلّ عمل زاوله فإنّما صدر فيه عن علم ورويّة وأناة .

ومع ذلك كله اتسم بسماحة النفس ، ولين الجانب ، وإدامة المودة ، وحفظ العهد ؛ فقد قامت بينه وبين الجواهريّ صحبة قديمة حرص كلاهما على حفظها وإدامتها ؛ عملا معاً في اتّحاد الأدباء يوم

والذكريات ترف ناعمة رف النسيم بحسرة همسا أصلاح لم تبرح صفي هوى صدق اذا ما الكاذب انتكسا ما انفكَ يومك مثل أمسك كلفاً بحتّ الخير منغمسا تشتّت ضوء الفحر ترقبه ... وتميز خيطيه إذا التبسا عوت الذئاب على ناهزة فرصا تثير الذئب مفترسا ينهشن من لحمى وكل دم فيه لخيــر الناس قد حُبســـا من كل داج لا يحبّ سنى للصبح يطمس ليله التعسا ودفعت جمع يد وملء فم ومداهن أصغى فما نبسا

بالنقس يقظاناً ، ومحترسكا كان ذلك في سنة 1984 ، وصلاح خالص يومئذ قد ثقلت عليه الحياة ، واستبدت به الأوصاب ، وأخذ ينحدر مسرعاً نحو الغياب حتّى استحكم الأمر في سنة 1986 وخلت منه ساحة الأدب والصحافة والسياسة ، وفقدت به الجامعة أستاذاً قديراً من ألمع أساتذتها ؛ لكنّه صفحة مشرقة لا يُغفلها دارس أدب، أوصحافة ، أو سياسة في البلد ...

أنشئ ، وعملا معاً يوم قذفت بهما الحوادث بعيداً عن البلد ، ثمّ التقيا على أرضه مرّة أخرى على ما بينهما من ود وصفاء ؛ حتى إذا جد من الأمر ، في مطلع الثمانينيّات ، ما دفع الجواهريّ إلى غربة لا أوبة منها ؛ بقى حبل الودّ بينهما متّصلا ، وظلّ صلاح خالص يرعى حقّ صاحبه . فقد نشر له في « الثقافة « وهو بعيد في مغتربه ؛ قصيدتين هما : « عبدة الجبوريّة « و « في أعياد الثمانين « وفيهما ما فيهما من التعريض الذي هو أبلغ من التصريح، ولم يكن ميسورا أن يُنشر للجواهري ، يومئذ ، شيء فى العراق والسلطة لم تكن راضية عنه . وقد عُدّ نشر تينك القصيدتين ممّا تُزهى به مجلّة « الثقافة « ويُزهى به صاحبها . ولا ريب في أنّ الجواهريّ كان يدرك في صاحبه كريم خصاله ، ويعرف فيه وثوق النفس ، وصدق العهد ، وجرأة القول حين يقتضى المقام جرأة في القول. وكان لتلك المشاعر أن تأتلف ، وأن يستدعى الجديدُ منها القديم ؛ فإذا هى فى نسيج واحد ؛ هو قصيدة من غرر قصائد الشاعر صدقاً وانسجاماً وبوحاً عذباً ؛ عنوانها : أأخى أبا سعد ؛ وتحت العنوان : مهداة إلى الدكتور صلاح خالص.

أأخي أبا سعد ومن قبل أن أهدي ستقبس جمرتي قبسا يا صفو إخوان الصفاء إذا ما جفّ نبع مروءة وجسا شوقاً إلـــيك يشـد نابضـه حـب ترعـرع بيننا ورسـا



## عن صلاح خالص

### سعد صلاح خــالص

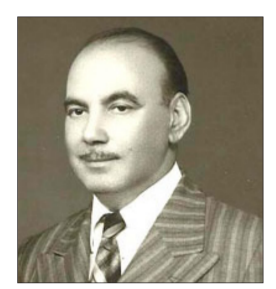


ماذا اكتب لك أو عنك في ذكرى رحيلك الحادية والثلاثين.. أعن تاريخ ناصع من الثقافة والأدب والنضال، أم عن مكتبتك العملاقة؟ أم عن الأب والصديق والحبيب الذي طبع اعمارنا جميعا ببصمته.

حبك وحنانك الذي لا حدود له، ام ثقافتك العميقة، أم مواقفك الصلبة، أم طيبتك ولطفك ودماثة خلقك. عن قلبك الحنون الذي احتوى الغرباء والأقرباء على حد سواء، أم عن مبادئك التي كرستها لتحقيق حلم فقراء هذه الأرض، من أين أبدأ وأين انتهى.

لا أزال أذكر، قبل عقود طوال، وانا لا أزال طالبا في المرحلة المتوسطة ، عندما جلبت لي هدية لا يألفها الصغار، ..كان ذلك مختصر تاريخ العرب، الذي فتح لي أبوابا لم تغلق حتى الآن . دخلت بعدها لأغوص في مكتبتك الخيالية التي يقبع فيها رأس مال كارل ماركس جنبا الى جنب مع العقد الفريد والأغانى

والكامل للمبرد في تنوع وغنى لا حدود له. كم من عمالقة العراق انسوا اليك، وتشرفوا وتشرفت بصداقتهم، لعل أشهرهم الجواهري الكبير، والقائمة تطول. لم تفرض على احد من أولادك فكرا أو معتقدا، حيث ترعرع الجميع على ثقافة حب الوطن والانسان بغض النظر عن لونه وجنسه ومعتقده، ولم تأخذ



عن ذلك العالم الجميل الذي يحتضن أعمق الفكر وأجمل نساء الأرض ، بحيث كنت أراه بعينيك واسمعه بأذنيك.

أذكر تفاعلك مع كل مظلمة على وجه هذه البسيطة، ورغبتك في أن تكون لك الطاقة والإمكانية على محوها جميعا، ولكن لم يكن بيدك غير قلمك الرشيق الذي كان جزءا لا يتجزأ من الثقافة العراقية على مدى عقود طويلة من الزمان، وأجيال عديدة من تلاميذك الذين لا

يحملون لك سوى أطيب الذكريات.

مرت عليك في العراق سنوات صعبة، وأصعبها سنوات المرض، ولكنك ربما تكون محظوظا لأن روحك الشفافة لم تشهد عصر الخراب الأكبر، وربما كان العراق أقل حظا، لأن قلمك كان سيكون له صولات في هذا العصرالأغبر.

ارقد بسلام والدي وصديقي الحبيب، وعسى أن تجمعنا الأيام يوما في ابعاد أجمل.

دور الأب القاسي المتسلط، بل دور الراعي الموجه الذي صوب لك مسارك ويسندك حين تهم بالسقوط. وبهذا كبر أولادك وأحفادك وانت تعيش فيهم ومعهم وبهم.

سموت بنا فوق الطائفية والعنصرية والفوقية والتعالي والكراهية، وعلمتنا أن قيمة الانسان في تواضعه وقربه من الأرض، وأن جميعنا نولد سواء، قبل أن تفرقنا الحياة وتترك علينا بصماتها.

عندما ترحل القامات

العملاقة، تبدأ الأقلام في تعداد المناقب ورواية التاريخ، ولكن من منها عاش تاريخ الداخلي الجميل المتخم بالحنان والصدق. قليلون من انعكست ثقافتهم على سلوكهم الشخصي، لكن سلوكك كان عبارة عن ثقافة عميقة متجذرة. لا أزال أذكر كم كنت تتمنى أن أزور الأندلس التي عشقتها وكتبت عنها، وعندما ذهبت وعدت، جلست تستمع في حب لقصص معشوقتك الساحرة. وكم حدثتني





# في حوار مع د. سعاد محمد خضر: كانت ولادة اتحاد الأدباء متعسّرة صعبة بسبب الصراعات الطائفية والعرقية

### د. أحمد مهدي الزبيدي



أن يكون الحديث عن الأستاذ صلاح خالص ، هذا يعني أنه حديث عن المرحلة التي شهدت ولادة منابر ثقافية وأدبية وسياسية أسهمت في بلورة الوعي الثقافي والتحول السياسي في العراق ، ولعل صلاح خالص واحد من المؤسسين للهوية الثقافية العراقية الجديدة سواء على المستوى الثقافي أم على المستوى الأدبي .. وأن يكون الحديث عنه مع رفيقة دربه في الحياة والثقافة والسياسة هذا يعني أنه حديث قريب منه جدا ..



لقرائها شباب الأجيال الجديدة وجه الثقافة العراقية المشرق بانجازاته الثقافية ورموزه التي عملت على رسم أسس تلك المناخات الثقافية الثرية.. وما اجمل جهود مجلة الاديب العراقي في ذلك المجال مؤرخة بذلك لفترة ثقافية خلت. وتعمل في حرص للحفاظ على الهوية الثقافية العراقية مزيحة تراكمات النسيان والتجاهل لرموز حافظت عليها.. كما تكشف لقرائها تلك الصفحات الزاخرة حيث كانت الثقافة العراقية تقتحم الأجواء الثقافية العربية برموزها واسمائها الكبيرة حيث أخذت ما تستحق من تكريم واعتزاز...

وأكرر شكرى لمجلة الأديب العراقي على مبادرتها

● سيدتي العزيزة: قبل أن نتحاور ونتجادل، كيف تنظرين إلى فتح نافذة ذكرياتك، وعبر منبر مجلة الأديب العراقي، مجلة اتحاد الأدباء العراقيين، الذي كان صلاح خالص أحد أركان بنيانه المرصوص والمؤسسين له؟

- مع مرور الأيام تتبلور ذكريات الماضي، حيث تُلِحُّ بعض صفحاتها على ذاكرة اليوم مثيرة مشاعر الحنين للماضي الجميل وزمانه الرائع الزاخر ومناخاته الثرية بالاحلام والأفراح والاتراح والمودة والصدق...

وتلعب مجلة الأديب العراقي دورها في الانغماس في تلك الصفحات، جاهدة في محاولتها لتعيد





الخلاقة في ذلك السبيل وهي تزيل غبار السنين عن رموز كادت أن تختفي في غياهب النسيان والجحود... ومن هنا، اسمح لي محاوري الذكي، أن أبداً في الاجابة عن أسئلتكم، في محاولة لسبر غور ذكريات بدأت تتسارع وتتكدس، خاصة وأنكم اخترتم شخصية عزيزة أصيلة، بذلت الغالي والنفيس، بذلت حياتها وصحتها من أجل ارساء أسس الثقافة العراقية الأصيلة، انه (الدكتور صلاح عبد الرحمن خالص) ابن البصرة البار، الكاتب والأديب والناقد، المعروف بعطائه وانتمائه وحبه لبلاده.

إن حياته تعبرعن مرحلة ثرية، غنية بالعطاء الأدبي والفني وبروز أسماء تركت بصمتها في تاريخ تلك البلاد. وتقدم تلك الرموز دروسا لشباب اليوم الذين لا يهتمون كثيرا في اظهار الرغبة في اعلاء شأن البلاد واستعادتها لمكانتها التي أساءت اليها يد الغرباء وأصداء الطائفية والتخلف..

 لنبدأ من اقترانكما. هل التقارب الأيديولوجي هو من جمعكما؟ أم هنالك روابط عاطفية واجتماعية أكثر هيمنة من الرابط الأيديولوجي؟ متى تزوجتما وكيف؟

> - تسألني حول اقتراننا واقترابنا الذي كان سببه الأساس عملنا المشترك. لقد كنا نعمل سوية في خضم تك النشاطات التي ميزت تك المرحلة التي شهدت ولادة منابر ثقافية عدة، وأسماء

لمعت وتركت بصمة شاخصة حتى اليوم.. أسس في عام 1954 (مجلة الثقافة الجديدة) وسمّاها الجديدة لأنها كانت تحمل خطا متميزا عن غيرها من المنابر، خطا تقدميا حرّا... وأذكر أنه نشر فيها مقالا مدويا تسبب في اغلاقها، وكأنه كان يتحدث ويبشير بثورة تموز المجيدة.. وأعاد صدورها، ثم أخذها الشيوعيون بالاتفاق مع د. صلاح. ولم يتوقف د. صلاح عن ذلك، بل قام بارساء أسس مجلة أخرى حملت اسم "الثقافة" وخطًا يمثل ويضم اطراف (الجبهة الوطنية) السياسية التي ظهرت على الساحة آنذاك، خطا تقدميا وحدويا حرا. وعملتُ أنا سكرتيرة تحريرها بكل ما تعنى تلك المفردة من معان. وجاهدنا سوية في تطويرها وظلت تصدر شهريا وبانتظام لثمانية عشر عاما أو تزيد. ولعبت مجلتنا (الثقافة) دورها، في ممارسة تأثيرها الايجابي الواضح الى جانب زميلاتها على البناء الثقافي القائم..

فتستطيع إذن أن ترى سيدي الفاضل - محاوري الذكي- أننا وجدنا أنفسنا في مجال العمل يكمل أحدنا الآخر ونعمل سويا حيث لا غنى لاحدنا عن الآخر. وكانت تلك مقدمة لعلاقة أيديولوجية ثرية

تداخلت مع المودة والعلاقة الاجتماعية، حيث تولدت رابطة ايديولوجية وعملية خلقت علاقة تغمرها المودة والاحترام المتبادل أكثر من كونها مجرد علاقة عاطفية، وتشابكت الامور وتزوجنا

وجدنا أنفسنا في مجال العمل يكمل أحدنا الآخر ونعمل سويا حيث لا غنى لاحدنا عن الآخر.



عبد الكريم قاسم والى جانبه الشاعر الجواهري

تَلفٌ تلك الصفات صاحبها بألقِ له بريقه... في حين أن ما جذبني فيه الهدوء والطيبة وأنه لم يغلق بابا في وجه أحد. والأهم من ذلك كله احترامه لنفسه ولغيره ممن يتعاملون معه. لقد أثرت بسؤالك مشاعر الحنين لذلك الزمن والذكريات التي تتدافع لتعيد أجواء نفتقدها بشدة اليوم، حيث كانت العلاقات العامة تتميز بالنقاء والصدق وكان لقاؤنا في تلك الأجواء. وظل التعاون في المجلة ينزداد ثراء وتطويرا، وحيث اجتذبت المجلة الكثير من الكتاب والعديد من القراء حيث كانت اعدادها تنفد حال ظهورها في المكتبات. وكانت (الثقافة) همه الأكبر

في بساطة بعد موافقة أهلي وأخي الأكبر في مصر.. وظلت اجواء العمل هي السائدة في علاقتنا وكان وقتنا مشبعا بالنشاطات الثقافية والسياسية مما أخذ الكثير من جرف العائلة.. ولذلك لم تكن هناك في حياتنا تلك المشاكل التي يمكن أن تصادفها في الكثير من العوائل... ولم يشغلنا سوى متابعة تربية اطفالنا ودراستهم الى جانب عملنا في (مجلة الثقافة) الذي لم يكن ينتهى..

- صلاح خالص: السياسي، والأكاديمي، والأديب، والصحفي... ما أحب الصفات له ولك؟
- كان يحب كونه سياسيا واديبا. ففي ذلك الوقت



وحبه لها بعد حبه الكبير لابنته وعائلته وولده سعد حيث ساهمنا بدورنا في اثرائها..

يسألني المحاور الفاضل عن بدايات تلك العلاقة الثرية وأجيبه بأنها كانت بسيطة بساطة جريان الماء في النهر أو هدوء نسائم الصباح المصحوبة بالآذان

واغاني الطبيعة الخلابة... كنا زملاء في التدريس في كلية الآداب والعلوم، واستمر التقارب الفكري بعد تأسيس الجامعة على يدد. عبد العزيز الدوري بعد ثورة تموز... وكانت كلية الآداب مسرحا نشيطا لولادة مناخ ثقافي كان يميز تلك المرحلة. وصدقووني انني افتقد تلك الطلة المميزة لرجالات الثقافة في ذلك العهد حيث التعاون في العديد من المنابر التي ظهرت في تلك الفترة.. وانني لاذكر ذلك التعاون الفريد لرفاق تميزوا بالقوة والقدرة على التعاون العرية لرفاق تميزوا بالقوة والقدرة على تطوير مجلتنا العزيزة (الثقافة). وكان ظهورها أحد نتائج تلك العلاقات الثقافية القائمة آنذاك والنادرة الوجود اليوم، الى جانب احترام الجميع للجميع على الأصعدة.

هل أكلت السياسة من جرف العائلة؟

- بالطبع سيدي الفاضل حيث تلونت علاقتنا من سجن في أبي غريب الى إبعاد عن مقاعد التدريس. ومع ذلك، لم نتوقف بل زاد ذلك من متانة علاقتنا

أكثر ما أذكره دائما له، جسارته وشجاعته وحبه لبلاده، الى جانب ذلك الهدوء العجيب الذي يلاقي به أصعب الصعاب.

واصرارنا على التضحية وعلى استمرارية اصدار المجلة...

• حدّثينا عن معاناته السياسية وانعكاسها عليك – د. سعاد محمد خضر: لقد كان عصرنا عصرا من الصيراع الدائم، رغم أنه كان يحب الاجتماع به ويستشيره في قضايا عديدة تتعلق

بعلاقات العراق مع الخارج. إلا أن صلاح كان خصما عنيدا واعيا بموقفه في خضم الصراعات السياسية التي سادت تلك المرحلة، ولم ينل السجن أو تلك العلاقة القلقة مع السلطة من شخصه أو من كرامته أو من اصراره على المسيرة التي اختارها حتى آخر لحظات حياته. وفي نهايات حياته كان يعاني من مرض السكري ومن الضغط ولم يمنعه ذلك من الاصرار على الخط الذي اختطه لحياته الثقافية الشرية. وكنت بجانبه في تلك اللحظات العصيبة الصعبة عليَّ وعلى عائلته.. وكنت قريبة جدا من والدته الجميلة وأرعاها حسب ما تبقى من وقت لي... وأكثر ما أذكره دائما له، جسارته وشجاعته وحبه لبلاده، الى جانب ذلك الهدوء العجيب الذي يلاقى به أصعب الصعاب.

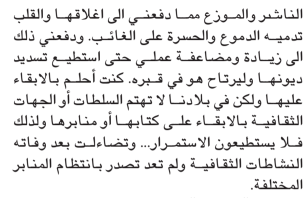
وبعد وفاته بقيت أمامي معضلة هامة وهي (مجلة الثقافة). فجاة أجد نفسي مسؤولة عن ذلك الصرح الثقافي... حاولت المضي في الحفاظ عليها واستطعت ذلك ولكن غرقت المجلة في ديون

(الثقافة) التي بقيت لثماني عشرة سنة خلت، حتى إغلاقها قسيرا في عام 1989 لكثرة الديون... وقد بعت منزلي وسدّدت جميع الديون، ووزعت ما تبقى على أولادي...

• شارك في الكتابة بمجلة الثقافة عدد كبير من

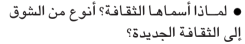
• شارك في الكتابة بمجلة الثقافة عدد كبير من المثقفين المعروفين عراقيا وعربيا.. كيف استطاع أن يستقطب تلك الأقلام المهمة للكتابة بالمجلة؟ – د. سعاد محمد خضر: أولا وقبل كل شيء يجب أن يكون السؤال.. شارك في الكتابة بمجلة (الثقافة) عدد كبير... النخ، يجب تصحيح تلك المعلومة للأجيال الشابة التي لم تعاصر تلك الأحداث: مجلة الثقافة الجديدة ظهرت باسم د. صلاح خالص

منذ 1954 وحتى 1986 تقريبا فقط.. وأغلقتها سلطات نورى السعيد وأعادتها، ومن ثم أخذها الشيوعيون ولم تعد تصدر باسم د. صلاح خالص. ثم أصدر بعد ذلك في السنوات 1970 –1971 تقريبا مجلة (الثقافة) التي شارك في إصدارها مثقفون عرب وأكراد وأجانب حيث استقطبت بخطها أقلاما لها وزنها وأسماءً لها قيمتها. ومن أهم من شارك في الكتابة فيها أهم الكتاب المصريين والنقاد والشعراء، حيث كانت متنفسا هاما لهم آنذاك. ويعود نجاح المجلة إلى جانب ذلك، إلى المناخ الثقافي العام الذي كان يلف المنطقة العربية حيث بشائر التقدم والوعي. وكان ظهورها حدثا هاما وتألقت على صفحاتها أسماء



- ◄ كانت "الثقافة" مدعومة من قبل السلطة فهل
   كانت مغازلة لها؟
- د. سعاد محمد حضر: لم تكن "الثقافة" تستخدم في زقيه الغة غير مناسبة إم حاد حقيدا.

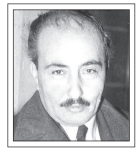
في نقدها لغة غير مناسبة او جارحة، بل كان النقد أو المدح محايدا وحقيقيا بدون مبالغة وليس فيه تعريض بأحد أو جرح لمشاعر أحد، بل كان لها خطها الواضح وأخلاقيات التعامل مع السلطة ومع مثقفيها، ولم تكن تغازل أحدا أو تهين أحدا. والحق يقال أننا كنا نتمتع بحرية الكتابة والتنقل، ويمكن العودة لأعدادها ليتعرف القارئ على صحة ما أقول...



- أولا وقبل كل شيء أن مجلة (الثقافة الجديدة) سبقت ظهور مجلتنا (الثقافة) و د. صلاح هو من أسس المجلتين وهو كان رئيس تحريرهما. وأخذ الشيوعيون مجلة (الثقافة الجديدة) وبقيت لنا مجلتنا



عبد العزيز الدوري



مهدى المخزومي





كبيرة عربية وأجنبية واعترت مجلة (الثقافة) بظهورها على صفحاتها. وكان المناخ الثقافي في العراق والبلاد العربية حيث بوادر النهضة والتقدم، كان مهيّئا لاحتضان مجلتنا (الثقافة) والأسماء الكبيرة التي زينت صفحاتها. وليعذرني القارئ على عدم ذكر الأسماء خوفا من أن أغفل بعضها سهوا فهم كثيرون وأكن لهم الاحترام والمودة.. ليت تلك الأجواء تعود مرة أخرى حيث يجب على الجميع النهوض بالثقافة والأدب والفن تفاديا لذلك التخلف السائد. ونعود لسؤالك، فمجلة (الثقافة) كانت كما يقول شعارها وخطّها الواضح مجلة

الفكر العلمي التقدمي. وما كان يميزها عن غيرها خطّها التقدمي الذي كان يستوحي المستقبل بعيدا عن منابع التخلف والخرافة.. ولم تكن تصفّق لأحد أو تهين أحدا وإنما ركزت على هدفها التقدمي وهو كفاحها في سبيل عراق حر مستقل تقدمي العقيدة والفكر..

- ماذا تحمل د. سعاد من ذكريات عن مرحلة تأسيس اتحاد الأدباء وخاصة كان د. صلاح خالص أحد مؤسسيه؟
- د. سعاد محمد خضر: كانت ولادة اتحاد الأدباء متعسرة صعبة بسبب الصراعات الطائفية والعرقية

377

الاتحاد. وكثيرا على ما أذكر، كان عبد الكريم قاسم يحب حضور احتفالات اتحاد الأدباء بذكري تأسيسه. وكان ذلك قبل انتشار التسمية الجديدة اتحاد الكتاب والادباء. وكان متواضعا جدا وكريم الخلق ويجلس بيننا وهو يلقى كلمته.. وذات مرة، وأثناء الاحتفال بإنشاء الاتحاد، ألقى عبد الكريم قاسم كلمة قيّمة طويلة بالمناسبة. وكان الى جانبنا مراسل جريدة الموند الفرنسية وكنت أترجم كلمته إلى الفرنسية وهو يسترسل في إلقائها حتى وصلنا معا إلى نقطة النهاية.. وأعطيت الترجمة الى مراسل (الموند) وتعجب عبد الكريم قاسم لذلك وسألنى عن دراستي وإمكانياتي اللغوية في الترجمة الفورية. وقلت له، كان ذلك بسبب إصرار والدى على إتقاننا أنا وأخوتي اللغتين الفرنسية والانجليزية مؤمنا بأن التأهيل الصحيح الكامل المتكامل للفرد تفرضه متطلبات المساهمة في إكمال صورة البلاد

• مساذا كسان موقف الشيوعيين من صيلاح خالص ومجلته (الثقافة)؟ - د. سعاد محمد خضر: بالطبع لم يتقبلوا مجلة تنادي بالتقدمية والتطور لا تدين بالولاء للحزب الشيوعي. فقد كانت مجلتنا (الثقافة) تحمل شعار الفكر العلمي التقدمي ومعتمدة خطا يحوي جميع الفئات

والتهجّمات التي تتعرض لها الأسماء اللامعة كالدكتور صلاح خالص وشاعرنا الكبير محمد مهدي الجواهري. ولكن الأسماء الكبيرة كمحمد مهدي الجواهري ود. صلاح خالص وغيرهما قد نلّلتْ الكثير من تلك الصعاب، تلك العقبات التي تظهر دائما أمام كل مشروع ثقافي حقيقي في بلادنا... وعجبي!! أنني مازلت أكن مشاعر التقدير والإعجاب والاحترام والذكريات الطيبة لجميع أولئك الرواد المبشرين بمستقبل واعد لبلادنا حيث يتطلب منا النهوض بالثقافة والأدب والفن.. أؤمن بوجود الكثيرين من الكتاب والشعراء والنقاد الذين يمكنهم إعادة خلق مثل تلك الأجواء رغم التقييد على أقلامهم ومحاولاتهم، وأن ينشروا ثقافة تقدمية واعية تحارب موجات الخرافة والتخلف التي تعشعش هنا وهناك...

نحن نستطيع ذلك، ونطالب فقط بأجواء الحرية التي تساعدنا على تعزيز الجوانب التقدمية المستعدة لمواجهة الخرافة والتخلف.

وظهر اتحاد الأدباء.. وبعد فترة من الوقت فرضَ الكثيرون اسم الاتحاد: اتحاد الأدباء والكتاب من عهد عبد الكريم قاسم وربما كان ذلك على ما أظن للتخفيف من توجهاته التقدمية الرائدة.. ولم يتقبل كثيرون تلك التسمية ممّن كان لهم فضل تأسيس

مجلة (الثقافة الجديدة) سبقت ظهور مجلتنا (الثقافة) و د. صلاح هو من أسس المجلتين وهو كان رئيس تحريرهما. وأخذ الشيوعيون مجلة (الثقافة الجديدة) وبقيت لنا مجلتنا (الثقافة).

الثقافية..



الثقافية المتقدمة التقدمية، أي يجمع ويحوي جبهة وطنية تلفّ كل نشاط تقدمي جبهوي. أما موقفهم من د. صلاح خالص نفسه، فلم يكن واضحا تماما وليس مؤيدا كما يبدو من تعليقاتهم وكتاباتهم، وذلك رغم نضوجه الفكري وثقافته الواسعة ووعيه بأوضاع بلاده كما تدل على ذلك كتاباته المنوعة في مجالى الأدب والنقد.

● يبدو ان صلاح خالص يهتم بالمجلات الأدبية والثقافية. ومن الثقافة الى الأديب العراقي، الى الثقافة الجديدة، الى (الثقافة) مجلته المفضلة. كما يهتم برئاسة التحرير: فما سر هذا الاهتمام الصحفى والثقافي والأدبى؟

- د. سعاد محمد خضير: لقد ارتبط اسم د. صلاح بميلاد مرحلة من أغنى مراحل التقدم، حيث زرعت

بذور الوعي والتحولات السياسية في العراق. انه الابن البار لبلدنا الذي تحدى الزمن بحضارته العريقة وتطوره الحديث.. وقد بذل قصارى جهده وصحته وماله وثقافته واضعا أسسَ هوية العراق الثقافية والأدبية الجديدة مساهما مع رفاق دربه الطويل في إعلاء تلك الهوية... وليع ذرني القارئ في عدم ذكر الأسماء مخافة إغفال أحدهم، فعامل الزمن يلعب دوره في دروب النسيان...

إنني مازلت أشعر بالحنين لتلك الأيام التي لا أنساها أبدا.

- من أقرب الأصدقاء إلى قلبه؟ ومن منهم ظل وفيا له حتى وفاته؟
- كان د. مهدي المخزومي والجواهري ود. علي جواد الطاهر، حيث ظل الجميع مرافقين له حتى



عبد الكريم قاسم يصافح علي جواد الطاهر والى جانب الجواهري أثناء استقباله وفد اتحاد الادباء



بذل قصاری حهده وصحته وماله وثقافته واضعا أسسَ هوية العراق الثقافية والأدبية الحديدة مساهما مع رفاق دريه الطويل في

ا إعلاء تلك الهوية.

آخر أيام حياته.

- ما الذي كان يدور في الدار من أحاديث، وما يبوحه في الدار ولا يقال خارج أسوار البيت؟
- كنا نتحدث في جميع ما يدور في البلد من أحداث العالم، ولكن ما لا يقال خارج الأسوار كان النقد الذي نتبادله حول هذا الحدث أو ذاك، وأحيانا ما

يشتد الجدل حسب سخونة الحدث، ولكن نعود ونتفق على ما نريد قوله...

- هل بقى التواصل مع الجواهري حتى آخر أيام حياته الأخيرة؟
- ظل التواصل مع الجواهرى عائليا وفكريا قويا لا ينقطع رغم محاولات بعض الدخلاء للتفريق، إلا أن الصداقة بيننا كانت في قوة الصخر الذي لا يتزحزح... وكانت نقاشاتنا ومجادلاتنا متواصلة

ساخنة.. لقد ظلت علاقاتنا العائلية والثقافية يغلفها الصدق والمودة والاحترام المتبادل... ومازالت الذكريات تتواصل حتى بعد رحيلهما...

- عودتنا د. سعاد محمد خضر على منجزاتها الثقافي: ترجمة وتأليفاً. فما الحديد ؟
- تسألني عن كتابي الأخير الذي سوف يظهر بعنوان: (أسباب انهيار الاتحاد السوفييتي).

لقد استخدمت كلمة الانهيار ولا أحب مطلقا تلك المفردة الكئيبة (السقوط).. ولسوف ترى أنـــه أول كتاب يتناول الموضوع في مودة وحياد، ويمكن أن يكون عرضة للمناقشة والجدل... وأرحب بذلك. وسأخصُّ مجلة الأديب العراقي بأول عرض له.





## ماض ٍبسيط في بغداد



برينو أوبير\* ترجمة شوقي عبد الامير



بعد تكليفي بمهمة على شواطئ دجلة إستعدت بضعة أصوات استدرجتها حوارات مع صديقي الشاعر شوقي عبد الامير. أصدقاء الجزيرة العربية والمحيط المُسمّرة في ملتقى النهرين وأصدقاء باريس مساء قبل هبوط الليل. براءة مُلتهبة من تلك السنوات الأولى التي ترفض أن تُطوى. بغداد – ٢٠١٨

<sup>\*</sup> السفير الفرنسي في العراق



حولَهُ مُنتصبةً مثل جيل وتدور اليدُ
يدُ إنبثاق الجسد والألوان القديمة
يدُ الإمرأة اللانهائية والرطوبة العمياء
يدُ اللقاء المُبرعم لجهلنا
شجرٌ معقودٌ وأرض رخوةٌ يغمرها الماء والحمم.
أن تَفتحَ أقواسَ الجسد المكتملة
لايعني التمزقَ العقيم
لا أعرف إنفتاحا الا لاطراف الهيكل العظمي
كل تمرد جسديّ .. كل ألم جسديّ
كل حب جسديّ .. كل جسد يموت
وأحبّ ضوء عينيك الذي يصدح في فمي

قوسُ يديك المشرع في الصلاة

يتلقى جبهتى

أحسُّ بنظرتك تستقر بسعادة عليَّ

كضريح

يدُك الرائحةُ الطرية

للاختلاجات التي تهيمن

#### شارات

لم يكُنْ هـو ذلك الفتى الكبير لم يكن ..لا هنا .. في اللامكان أما هي فلم تكن تعرف

أنه كان يعيش على الايقاع البطىء لخطواته القديمة.

في الليل البارد والضبابي

المكتظ بوشوشات المياه

تستقر

تتجلّى وتعرى

الرغبة

بالمعنى الذي يخلع إحترابنا

العالم الخارجي وأشياؤه

لم تعد تقول له شيئاً إلا الواناً وخطوطاً..

إنما هُوَ أنت عندما تصالحينه ..

إذهبي إذن وكوني المشرطُ المسنونُ في القلب

ينغرز في العمق

شبحٌ يتماهى في الاحشاء

طاقة نهائية نعيد إستهلاكها



كم ظننت أنني رأيتك طيلة سنوات ولم أرك تحت هول السنين رأيت نظرتك نفسها وعرفت أنني سأحبها عيناك وضوح المعدن النقي في الهواء المرتجف زهرة الجنس لشفتيك تنبعث بين كائنين سطوة وجه يتعالى أمام أسئلة مقتضبة.

يبطء أحمله منك .. من نجوى عشبية من الشجر ذي الجذور العميقة أنتِ فائضة وعمودية وأنا أحبّكِ عمودياً عينا روحك المبتلّتان تقتسمانني وتصلانني بالحيوات التي لاتحصى..

تلك هي المرأة العاشقة التي لن تضمها حدود

فيض

إتركيني لاجل حرية يديك لحرية اصابعك التى تفرّط





أنت التى كانت صورتك تسكن اكبر الفراغ قطارات وعربات تجرى تتظاهر بقدراتها البشعة حُزَمُ صخب ووميضٌ زائف وكنت اسكن المدينة الكبيرة لدهشتى أمام هذا الكلمات المكتوبة بهذه السعة في منعطفات الشوارع امام هذه الاشرطة الزرقاء التي تفور وتنبثق على الضفة القديمة أمام أولئك الناس الذي لم يكونوا لاأنا ولا انت في هذا المساء الذي قبلَّت فيه غيابَك. ومشيت طويلاً بالرفقة الزائفة للمدينة طويلاً خلف الزمن المخبّأ في مكان ما في ماضي إشتهاءاتنا الطعينة حيث كانت تلك المفازة المضاءة بأمل نظرة ما نظرتك نظرتى كالاعماق سوداء وراء الضوء الزائف

حبات الزمن المرتاب لإيماءتك الخفية لقلبك ينبض بضوء الشوارع في باريس قبل الليل إتركيني ألاحقك انت الظل الابيض لاشتهائي المتيبّس في الظهيرة لترقصى أخيراً لبضعة ثوان مثل خيال أزرق .....نخيل يَتلاشى ماوراء الكؤوس الومضات التي تبرق وتضيع في الليل مثل نجمة سوق لم تكن الا ضوء شاحباً معدناً نبيلاً معتماً وديكوراً لايُسمى... كنت في ماوراء كل هذا أنا الذي لم يكن لينالك أنا الذي لم يكن ليعرف أين ذهبت لتعيشَ إبتساماتُك واين تتوالد قبلاتك وتهفو نظراتك



كانت الليلة الكبرى تسهر علينا نجمة مزدوجة تتضاءل في المالانهاية. أن تعيش إيقاع العصر تتزاوج مع آمال الوقت أن تكون يومياً معلوماً ومستهلكاً لايعنى ذلك أن الألم في مكان آخر ... أنا من يحيا بخطى عقيمة في أمل قطاف ثمرة ناضجة أنا من يترك لزخّة الزمن أن تشوّه وجوده بذريعة أننى لاأملك مملكتي مثل ملك منفى صيرته العادة مجنوناً أنتظر شراعاً أبيض.... ان أبتكر تظرة للضوء نظرة ملكية ميّتة أريد أن أقول لك كل هذه الايام والليالي لحظات حياة مضطربة ساعات بطيئة ، وزمن متشظى حیث کنت لی دون حب أريد أن أقول لك كلّ تلك الصباحات الباردة

الصافى والمتراخي عبر الناس المشدوهين الخائفين والمرتعبين عندما صحتُ بك أريدك تريدني عندما وجدت أيدينا الطريق لبعضها تدافع العالم إثرها وانساب بهدوء تام وإطمئنان بأصداء كانت تتلاشى ركضنا وقد سحبتك إلى ا وحكينا عن عيوننا عن شعورنا التي تتشابه وعن غبار الاشياء وكانت الكلمات تتمايل بسعادة في أجسادنا اصابعنا تتزاوج مندهشة الواحد بالآخر وقد طلبت منى التوقف لتقبلينني وقد شممنا الهواء الذي هبَّ من حهة النهر الكبير الهواء الرطب والبارد الذي إستدعاني اليك وحيث أننا قد صمتنا ممتلئين بكل ماهو حي





إنما أيدينا ترتفعُ نحو ذاك الذي ليس الجبل ولا الضوء ولاحتى الصديق ... الليل مطبقٌ وأنا أسمع مرور العجلات وراء الجدران الليل مطبق داخل الجدران حيث الكتبُ ثقيلة ومغلقة الليل مطبق وبارد على جدار النهار الابيض

على أجفاني التي لم تزل مغلقة على الأفق الذي قد إحمر وجف التي تسيل تحت النجوم وتحت بشرتي النهمة وفمي المجهول أريد أن أقول لك أخيراً



وعدٌ بسيقان تتمرأى سقوط خصلة شعر سوداء لازوردٌ حاد في عيون الرغبة لشاعر طيار وشاح راعش لليل في قمة جبهتي أمام مشهد العالم في ساعات النهار المشحونة بالتجربة

لكنه صلبٌ فوق العنق الحلم مُعتم ويصر على ابقاء العيون التي لاترى شيئاً ،يقظةً .

وجسدي المنسحق الذي لاأحس به والذي لم يعد يحيا والذي مازال ظهره واقفا المحتمة للاشياء الملقاة مثلي قرب الحائط

الحائط الذي ؟.....

مازلنا على الصخرة

فوق المرتفعات الباردة للأرض والكثافة العارية الموجة البيضاء ترمي على أقدامنا إحتجاجها المريب

بخار ثقيل

زرقة نقية مكتنزة للسهول الممتلئة

تحت النهار المطلق على خط الظهيرة

الارتداد العميق للظلال في الشمس

العمودية تماماً

يَعتّمُ ..رأفةُ النار في الضفاف الاكثر انسانية



عندما تتوارى الكاتدرائية من منا يعرف ماذا أخفى صمتُه...
عندما تموت الكاتدرائيات سأهجر الشمال .
طقس يستحم بذهب يشحب فجأة ويعتم
وشوشة مفاجأة بعيدة أصوات تخترق الشارع
بنداء للصلاة
السحر المذهّب الهارب لم يعد هنا
هبط الليل بجناح طائر أسود
على الضفة ذات الازرق الصباحي
أمام إنحسار الليل
مركب يستحم بالضوء حدّثني عنك
أمام الخطر الألفي بالغرق أو التهشم
في ساعة الشروق يعثر على انسيابيّة بحر مجنون .

سوادُ نساءِ تحت شمسهن القوية تعاسة فتيات تحت حُجب جهلهن ضياع رجال في لغتهم الممتلئة بهم . عندما تموت الكاتدرائيات سأهجر الشمال بقع سوداء من سماكة الاراضي تبعث ضوء أمام الرائحة العريقة للحجر البرجوازي تنفتح شارة الطريق أمام الحياة البيضاء للداننتيل تحت الريح إخصاب الاطفال تحت الريح إخصاب الاطفال تكمّن القداسة السائلة.. تعدما تختفي الكاتدرائيات وتتهشم مذابح الصلوات وتنهار مدافن القباء الاقواسُ والمداخل

سنكون حوالين هاريين مشاكسين أو يائسين..



## إعترافاتٌ في زنزانةِ الذكرى



قاســم والــي



أظنُّ أنّ جف افاتي مؤبدة يبدو بها قلمي ما عاقر الحبرا يبدو بها قلمي ما عاقر الحبرا ما زالتِ الصفحةُ البيضاءُ صامتةً ولمْ تزلْ لُغتي في مهجتي بكرا

أنا القديمُ الذي ما أدركَ الشِعرا لكنني لستُ ذاكَ الواحدَ الصِفرا ما قلتُ من قبلُ أحلامٌ وأسئلةٌ تراودُ الـروحَ لم أجتزْ بها بحرا



لطالما كنتُ أرجــو أنْ أمرّ على

سمع الوجود بشعر يشبه السِحرا لكنّه الهاجسُ الشيطان ُغادرني

فلي كتابٌ حبيسٌ بـــعدُ لمْ يُقرا ولي مواويلُ أهلي ما يزالُ على

أنّاتها دمعُ أمِّ مالحُ المــجرى ولي عراقٌ على شطيــــة قافلةٌ

من الحبيسينَ في زنزانةِ الذكرى بميتةِ الوردِ هاموا وهو هام بهم

مستعجلونَ لتلكَ الميتةِ الحَمرا أهلى مصواكدُ بكائين يَقتلُهُم

هلي مـــواحب بحادين يعتلهم فيها الحُسينُ الذي لَمْ يقتلِ الشمرا

أهلى وما زالَ ذاكَ الشمرُ يذبحُهُم

ذبحاً ذريعاً ومازالوا له أسرى

مستسلمون يكاد الشمر يدفعهم

حتى يؤدوا لهُ عــن موتِهم أجرا أهلي سعيدونَ حتى وهوَ ينحرُهُم

ويمنحونَ لهُ من عُمــرهم عُمرا





دخانُها عاثَ بالأجسادِ واستشرى يا أكرمُ الشعرُ لمْ يُسنجدْ بكَ الصَدرا قد غادرْتَنا قسرا قدْ جئتَ قسراً وقدْ غادرْتَنا قسرا غادرتَ سربَ فراشساتِ تنوءُ بما لاقاهُ سربُ فراشساتِ رآى جمرا قامتْ قيامتُنا يا ربُّ إنَّ بنا ما يُشبهُ السُكْرَ لكنْ ..لمْ يكنْ سُكرا أهلي وليسَ سوى أهلي أسائلُكُم متى سيلحقُ يُسرُ هساربُ عُسْرا أنتم رفاقُ عذابِ تنعسمونَ به أحببتموهُ ومسا اسطعتمْ لهُ هجرا متى سنعلنُ يا أهسلي تحرّرنا متى سنعلنُ يا أهسلي تحرّرنا

فى ضفّة الشمر أهلى والسيوفُ له على الحسين الذي في الضفّة الأخرى قلوبُهم معَهُ ..حـــتى قلوبُهمُ ! هُمْ يُنكرونَ ولكنّ على بهمْ أدرى أعطُوا له سوطُهُ حين اشتهي ظهرا من جوع اكواخهم شادوا له قصرا أدرى بأنَّ اعترافاتي ستؤلمُهم لكنّهم صَمتوا دهـــراً تلا دهرا أهلى انتظارٌ طويلٌ يعشــــقونَ به ليلاً طويـــلاً تفادى طولُه الفجرا في بصرة الماء تبكي النخلةُ النهرا ولم تساقطُ عـــلى عذرائها التَمْرا في جنّة النف ط نارُ الله موقدةً



### جنون المعنى



منذر عبد الحر



إلى سوق الشيوخ ، وإلى الراحلين الشيخ جميل حيدر والشاعر كمال السعدون ، وإلى الشاعر الفلسطيني الرائع أحمد يعقوب، وإلى الاحبة الغالين خضر خميس وهيثم محسن الجاسم وشاكر الجنديل وحسن القانوني ورياض العلوان ... ذات حلم مدهش طرزه المطر ...

ركبنا غيمة من حنين بحبال من قوس قزح بنفحة من آهات العشّاق





اختلت بحبيبها ...فأورقت الأرض وغنت لهما الينابيع بانتظارنا ...دوحة عطر تحيتها مواويل فألقتنا – دمعا يضحك – في السوق (1) لم تكن الدقائق سوى نبضات مطر يشبه لهاث عاشقة



وهم يحتفلون بالزهور وهى تغتسل بندى ضحكاتهم وقبل أن تضع الشمس يديها على عتبة البوح يهطل الحبّ... فتشكل الفراشات لنا عربة تأخذنا لحقل ثملت فيه أرواحنا وتهادت ...شعرا ..وموسيقي .. وشذى أفضى إلى ليل جمعنا فيه نجوما ... ولألىء وأقمارا عادت بنا للماء وحورياته والشجن الصاعد من نداء أمِّ لوحيدها: "عندى وتخاف عليك وتدورك أمك موش بسواد العين بصبيها أضمك " غنى أحمد لفلسطين بكى خضر وهو يهمس لكمال 5 أيها الطائر السابح في جنون المعنى اطلق نايك ... وافسح لجرحك قافية كى يشدو لبيت فرّ منك

وحديثها قصائد نهرها يغازل التاريخ بينما حنط جسرها خطى الثوّار في كل قطرة دم نبتت نخلة ترفع يديها للسماء دعاؤها كبرياء ونشيحها وصايا كان أحمد 2 رهين حلمه يصطاد بشبكة خياله نوارس لا أراها ويضرب بعصاه النحيلة ظلال نكستنا 3 وهو يردد: " لملمْ جراحك واعصف أيها الثارُ ما بعد عار حزيران لنا عارً" 4 أنا منصتُ لإيقاع أيامنا وهي تشدو إلى رأسى الذى يفتح ممرا سريا

لأطفال تسربوا من الدرس



وجاء محمّلاً شجن المنافي الى سوق الشيوخ به غناءُ تلفّت نحو كعبته أسيرا فأفصح عن ملامحه البكاءُ وكان الكبرياء دليل صوت تجلّى في الأعالي الكبرياء فألقى شعره حرفا تباهى عراقيّا تطرزه الدماءُ فلسطينٌ هواهُ



وقصيدة أمسكت بحناحيها ودمعة خضراء تدندن: أسلّي النفسَ ملتاعا ولا هي وأدعو سائلا ربى ولا هى فلا تلك التي أغنت ولا هي وقد حلّت على رأسى البليّه...... يا لهول الوجع ويا لسحر الجنوب الشهب دموعنا واللآليء نزفنا والكواكب وجوه حبيباتنا وفي هدأة الرفيف يسحب أحمد نفسه ويمضى في مجاهل الهور فيما أخلد لذكرى هديل عيون قلبي على ضباب المدينة وخطاى تعلقت بالأسى لأنشد له: لأحمد هاجسان ، هما سواءً هما وطنٌ حرامٌ أو فناءً

في مواجعه الشقاء أنا صوتٌ علا فجرٌ تجلّي مع الشهداء بالآمال جاؤوا أناجيهم بآلامي وشعري فيفتحُ باب عزته العلاءُ لأحمد هاجسان ، هما سواء هما وطن حرام م أوفناء ينوح شدوا على آفاقها هام الرجاء لأحمد هاجسان له صليت تعلّق فوقه فشدا البلاء إذا كانت بغزة أمنياتي ففى بغداد أشعلنى الوفاء لأغدو عاشقا يختال تيها صبيا

- (1) السوق: سوق الشيوخ
- (2) الشاعر الفلسطيني أحمد يعقوب
- (3) نكسة العرب في حزيران عام 1967
- (4) أحد أبيات قصيدة عن النكسة للشاعر مصطفى جمال الدين
- (5) خضر وكمال ...هما الشاعران خضر خميس وكمال السعدون



### خريف الإوزّات



نامق عبد ذیب



لكنَّ البستانيَّ وهو يَعُدُّ خسائرَهُ أعادَه للفصول فلا النهرُ يقرأ لي فضَّتَهُ ولا شجرةٌ تحنُّ عليَّ كلّما رأيتُ صفصافةً تمايلْتُ

ما للإوزّاتِ يبتعدْنَ عن النهر ما لي أتركهنَّ بلا أغنية أيها النهرُ رِفقًا بما يتناثرُ فهذا الخريفُ يُساقطُ ما تبقّى لي قطفتُ أيلولَ من الحديقة



ووجدتُ خَرْقًا في الرياح فخطْتُ الصدى وأشرْتُ لهنَّ، كنَّ هناكَ يتلاعبْنَ بالضوء يأخذْنَهُ في الصباح ويغسلْنَ سوادَهُ ويرششْنَهُ في أوّل الليل بالشّفق كانت الرياحُ تلاعبُ الروحَ تحلّقُ بها وتطلقُها في انسحاق المدى ولكنّني حين صرخْتُ أنْ تلكَ روحي رأيتُ ما لم يرَهُ الخريفُ: السماء تفتحُ بوّابتَها المغلقةَ والإوزّات المضيئات يتبعْنَها واحدةً ٳؿ۠ۯ أخرى.

كلّما رأيتُ جناحًا تطايرْتُ الرياحُ أخذتني لمتاهة الجهات وحين قرأتُ كتابي ارتبكتُ هـا أنذا فضّـةٌ في السراب وأغنيةٌ محشورةٌ في الغياب ولكنّني وأنا أعدُّ الخسائرَ اكتشفتُ بأنَّ الخريف ذهبٌ للظلال وأنا صَدَأً غافلٌ كلّما رحفتْ وردةٌ ذبلْتُ رأيتُ شجرةً تمدحُني في الصدي رأيتُ النهرَ يخرجُ من قلبي أنا أفضُّ فضَّتُهُ وبى تموجُ موجتُهُ اكتشفتُ بأنَّ الجهات تنهبُ الريحَ والإوزّات حائرةً وجدتُ صداً في الكتابة فمحوتُ الأسماء



# يبدو النهار في هذه اللحظة كطريقِ زراعيِّ



حميد حسن جعفر



يبدو النهار في هذه اللحظة كطريق زراعيِّ تحفُّ به أجمات قصب تشبه طائراتٍ حربيةً،

وقطعانَ ماشية كأنها كراديس جنودٍ مشاةٍ متنكبين بنادق من خش،

كأن لم تكن الهندسة المدنية قد تركت،

يبدو النهار وأنت تتأبطين خرائطَ ومقترحاتِ، يبدو النهار في هذ وحماماتِ ساونا نسائية، ونصبًا وتماثيلًا، أجمات قصبِ تش وأشياء تشبه ما تحتاجه نهضةً عمرانية، وقطعانَ ماشيةٍ ك من مواصلاتِ تحت الأرض، ربما هي أوليات مترو بنادق من خشب،

ىغداد .



مرائب لطائرات نقل،

و ناطحات سحابٍ في حقيبتك اليدوية، أو في الجيب الخلفي لبدلة العمل /العفريت،

أبواك فلاحان يزرعان القرع والفاصوليا، ويحصدان القمح، والشلب،

حافيينِ يعبران المسافة ما بين أكواخِ القرية و المزارع القصية.

هل كانت روحك حقول برسيم وألواح نعناع

وجداول طافحة، وحشدًا من النسوة يجرجرن أبقارًا نحو المراعي ؟

التاريخ /الماضي يقتحم المناهج، حيث الجسور والمرائب متعددة الطبقات، والمجمعات السكنية، ومشاريع تصريف المياه الثقيلة،

والمواد العازلة، وحديد التسليح، ليعبث،

بحقول تسمين العجول، والحصاد اليدوي،

والقطاف الصباحي للورد السلطاني، ومعامل إنتاج

ما الورد الطبيعي،

هل من ساحل تقيمنه على شاطئٍ في الروح،

أو مسابح تابعة لوزارة الرياضة والشباب؟

لا لأراك تسبحين شبه عارية،

أو أعاينك وأنت تخافين الماء الذي طالما كنت تغطسين فيه، عندما كان في الترع، والجداول، وأحواض تربية الأسماك،

حين تلتصق ثيابك (البرلون) بجسد فتيِّ





من غير زوائد شحمية،

كنت أغمضُ عيني لكي لا أفسد عليك فرصة السباحة منفردة/بعيدة عن ربيباتك ، كنت الصبي الحارس الأمين،

قبل أن ينتقيك المهندسُ الزراعيُّ، كان بنطلونك الجينز وقميصك الفضفاض أكثر الأزياء جمالًا، كنت تقيمين على حسدك منحوتات، ومنحنيات،

وتكسيرات، كما لوكان مشروعًا لإنشاء متحفٍ من زجاج وفلين ومطاط وزجاج،

لا كما الآن أقرب للكتل الخرسانية، وفوضى البنايات متعددة الأغراض، لا أريد أن أقول أن مقتنياتك، من البناء الحاهز،

القلب لا يعتني بالموسيقى،

والخاصرة لا تعير اهتماما بالمسرح،

واليدان كسوق بيع السمك الحي،

والذاكرة غرفة رطبة تشبه (البيدروم)

كيف استبدلت تصوراتك حول مدرسة الموسيقى والباليه المقترحة من قبل مجلس الوزراء بحضانة وروضة العائلة؟

فكانت الرغبة بالنوم في الساعة الثامنة تمامًا هدفًا له الكثير من المبررات،

حين تنامين كأيّ مشروع تجاري مهمل، يعبث الأطفال /أطفال الروضة بما يسمى المرسم، بالمسطرة والفرجال، والخطوط البيانية، ويكون الزوج /المهندس الزراعي يبحث عن حاجياته وسط

محزن الفوضى، الذي تسمينه الجسد،

فينتقي ما يشاء من (الأوتيلات)

كنت تفكرين بتأثيثها بشكل معاصر،

فإذا بها من الدرجة الثالثة، تفتقد للإضاءة مرةً

وأخرى للتدفئة والتبريد، وثالثةً لعامل الخدمة وأخيرًا للأنترنيت.



### هذب البصرة يا مولاب



علي حنون العقابي



سلامًا لأنفاسهم وهي تعلو برنينها مثل الخلاخيل، الذين أفرغوا الشبهات من التفاسير القديمة، لم يكونوا سوى أخوة لهذا الجدل العريق. لا يكترثون للمديح كثيرًا، فمثلهم أعز جلالًا من قامة النخل

سلامًا للذين وهبوا البهجة للمداخل سلامًا لهم حين ينفضون عن البصرة هذا العطش، يعيدون لشوارعها الرهان في شؤون العاصفة سلامًا لمذاقهم العذب، لإيقاعهم الشاهق بين السطور.



اذ لامست الارض اجسادهم هبوا كالعنقاء من عادوا ليستأذنوا الوطن قبل بزوغ الشعائر. الرماد فلا تسأل عن البصرة وهي الأن تسدل على المرارات

سحرها الأزلى

تروض أبناءها الجديرين بهذا اللهب لهم رايات تغيض الأصنام عند اللزوم لم يعكروا الطقس حين اجتاحوا الضفة الأخرى إنما أجازوا لأنفسهم أن يكونوا بوابة الإعصار

الرماد ومارسوا لعبة العشاق حسب قواعد الدم تكبر فيهم لجة الشوق حتى تحتضن المياه المراكب وحين يمضون بالحراك الجسور نحو المظاهرة يتصفحون الافق بإيجاز وبقناعة القصد كلما أطبقوا على النواميس





فما جدوى أن تبتسموا ملء النوايا والبصرة بإهمال أكيد

ما جدوى أن تعلنوا صفقة مع الأنقاض ؟ لكم الحصص الأولى من الدولار و(التومان)

وللبصرة وحدها يبقى الهديل

ها هو الغضب يتعالى على تاجكم المزور

ها هو الرعد يعلن ساعة الحسم على الأنذال

فسوف تفتح سجلات اللصوص، وتطرد كلَّ الثعالب الآن اتسعت ذاكرة العصيان، لتملأ الأرجاء بما تبقى من فائض العصف

سوف ينهمر المطر من رهافة الوجوه على السياب ليطفئ حقد النحاس على الغيوم

ها هم الغاضبون يعدون الدروع لمواجهة الخراب فقد أفرغوا الطرقات من الكلام

لا يقبلون المهازل تلمع وسط الزحام

لا يستعصي عليهم أن يعيدوا للبصرة حلمها الرزين فها هم هنا يؤرخون لاضطراب الموج منذ نشوء الواقعة.

لهم معتقد من كبرياء البحر وهم يعلقون الصهيل على حنجرة الهتاف

يأخذون تقاليد الحصاد من أعمارهم المكتوبة على الزغب.

فهذي البصرة يا مولاي مغروزة في الروح تتوسد أطوارا من العشق. وترقص طربًا فوق البراكين

لها رقة الندى رغم الملوحة تختزل عوالمًا من العفة وتجدد موائد الفرح

وإذا ساومها الليل برغوة من المواعيد تقود الضوء بعيدا

وتخضب ضفائرها بالزعفران

فلا تخدشوا مجدها وهي صورة أخرى للبياض

لا تبيعوها في مزاد العدم

اتركوها معلقة على صدر الزمان كالأوسمة

لا تخونوها في الوشاية للغزاة

فسوف تمسكم المهانة بالنزوح ثانية، لتعودوا لشفير الهاوية





# كــأنْ لا عيــنٌ رأث أمثولة شعرية



فضل خلف جبر



من الحجارة،

وحينَ تم له ما أراد، تعهد ها بالرعاية الدائمة. في عامه السابع، صار العود شجرة تسر الناظرين، وحين ترامت أغصائها في الفضاء،

وامتدَّ ظلُّها على الأرض، بدأتِ الطيورُ تأوي إليها.

بعد ترحالِ طويلِ، مرَّ درويشٌ بقرية ليستْ ذاتَ شأنِ، راقَ لـهُ هواؤها وأهلُها، فـزرعَ عود شجرةٍ حملَهُ من بلادِ بعيدةٍ،

ولكي يوفّر لها الماء، حفر بئراً على مقربة منها، ولكي يحميها من هوام الحيوان، أقامَ حولها سياجًا



طيورٌ لم تشهدِ القريةُ مثلَها قطّ، تأوي إلى الشجرةِ وتتكاثرُ

ولفرطِ كثرتِها، صارَ غناوُها يسمعُ من البعيدِ البعيدِ، وحينَ عظمتِ الشجرةُ، أقامَ الدرويشُ حولَ السياجِ حائطًا من الطينِ،

ووسَّعَ فوَّهةَ البئرِ ورَصفَها بالحجارةِ.

صار أهل القرية يقصدون الشجرة للظل والماء العذب،

وصاروا يطربون لأصواتِ الطيورِ وحفيفِ ورقِ الشجرة،

جاء أهلُ الغناء بآلاتهم، وأهلُ الشعرِ بقصائدهم وجاء أهلُ الزمان فرادى وأفواجًا.

وكانَ أهلُ القريةِ كرماءَ يقدمون الغذاءَ والمأوى وحينَ ضاقَ المكانُ ولم يعدْ ماءُ البئرِ يكفي للزائرين، أقامَ الدرويشُ حولَ الحائطِ سورًا عاليًا من الآجرِ ووسّعَ فوَهةَ البئر وزادَها عمقًا.

كثرَ الحجيــجُ الى الشجـرةِ واتسعـتِ القريــةُ وازدادَ عديدُهـا

عُبدتْ إليها الطرقاتُ وتدفّقَ عليها مالٌ وفيرٌ أقيمتْ فيها الأسواقُ وازدهرتِ المصالحُ وعمّ الرخاءُ، كبرتِ القريةُ وصارتْ بلدةً عظيمةً ولها حاكمٌ يقومُ بشؤونِها.

بنى الدرويشُ حولَ الشجرةِ قبَّةً عاليةً مفتوحةً السقفِ،

وزيّنَ القبَّةَ بألوانِ عجيبة مطعّمة بالطيبِ والأبخرةِ، ووضعَ للسورِ باباً تغلقُ مع حلولِ الليلِ،

ورصّعَ الليلَ بقناديلَ ساطعِ نورُها يخلبُ الأبصارَ. بدأَ بعضُ الناسِ يكرمون الشجرةَ ويعظّمونها، وصارَ بعضُهم ينحرُ الذبائحَ تقرّبًا،

وصارتِ النسوةُ يقدّمنَ النذورَ ويوقدن الشموعَ،

كلّ ذلك والشجرةُ تزدادُ ضخامةً وتعطي ثمرًا طيبًا

كثيرًا في موسمِ النضجِ،

حتى صارَ موسمُ النضجِ عيدًا يأتي إليه الناسُ من أقاصي الأرضِ،

وصارتْ للعيدِ طقوسٌ وللطقوسِ مواقيتٌ وللمواقيتِ سدنةٌ لهم الكلمةُ العليا.



حينَ ازدادَ شأنُ الشجرة وقبّتُها السامقةُ، قرّرَ الحاكمُ أن يبني قصره بمحاذاتها تبرّكًا،

ارتفعَ بنيانُ القصر عاليًا وماتَ في الأثناء الدرويشُ فورثَهُ الحاكمُ قيّمًا على الشجرة.

في اليوم الأول دعا الحاكمُ الناسَ لمبايعته قيِّمًا، فى اليوم الثاني أزالَ حائطً الآجر،

في اليوم الثالث أزالَ سورَ الطين، في اليوم الرابع أزالَ سياجَ الحجارة،

في اليوم الخامس ألصقَ الشجرةَ وقبَّتها بتوابع القصر،

في اليوم السادس بني حاجزًا ضخمًا حولَ القصر يحرسُه حرّاسٌ أشداءٌ،

في اليوم السابع ارتقى الحاكمُ سلّماً الى أعلى القبّةِ، ملوّحًا للحشود التي استقبلتْهُ بالهتاف والتعظيم. فى ذلكَ اليوم، الذي أمسكَ فيه الحاكمُ عصا الدرويش وأطلٌ من شرفة القبَّة العالية،

في ذلكَ اليوم، نُحرتْ أمامَ باب قصرِ الحاكم قرابينٌ تفوقُ العدُّ،

ومنذُ ذلكَ الموسم، لم تعدِ العامّةُ تتذوّقُ طعمَ ثمرِ شجرتِهم المقدَّسة،

وصاروا يختلفون في وصف طعمها ومزاياه، حتى لجأوا الى كبارهم في السنِّ للفصل في الخلاف، وكبرَ خلافُ أجيالهم اللاحقة وتشعَّبَ حول ثمر شجرة لم يطعموه قطًا!



## هكذا تكلم شهريار



أحمد عبد السادة



تنزفُ تحتَ جِلدي، اصغي إلى جمرٍ تئنُ عذوقه في نخيلي، اصغي إلى لهبي المخمَّرِ في دنانِ الغجر، اصغي إلى صمتي المتعرِّقِ إنّهُ الليلُ إذن... فخبِّئي حكاياتِكِ، يا شهرزادُ، في جيوب النهار، واصغي إلى بروقٍ مريضةٍ



من شِدِّةِ الصهيل، اصغي إلى لهاثِ الندى في وردتيَ الأولى، وتعرّي

إنه الليلُ إذن..

فغمِّسي شموسَكِ في شهقاتِهِ....

وعلِّقي كلامك على حبال صمته.....

وتعرّي.....

تعري لأعرفَ أنَّ السحابةَ آهةُ البحرِ، وأنَّ السنبلةَ صرخةُ الأرضِ عندَ الولادةِ، وأنَّ الموجةَ ابنةُ القمرِ التائهة، وأنَّ السرابَ توأمُ الماءِ. تعرّي..

لأعرفَ أنَّ سُرَّتَكِ شكلُ منام الوردةِ،

وأنَّ خصرك

حصادُ ما غرسَهُ الليلُ في مخيلتي،

وأنَّ نَهديكِ تنهيدتانِ هربتا من قيثارةِ المجوس،

وأنَّ نبعَكِ السريَّ وترٌ مالحٌ يوقظُ البحرَ في لغتي، ويلسعُ أدغالي بصمتِهِ الأملس، ويعيدُ للساني لكنتَهُ الأولى. تعرّى لأعرفَ أنَّ نبعَك

ىغرى لا غرف أن ببغكِ مصبُّ لزلزالي العطشان،

لشهقة فصولى المتعبة

على مفترق ربيعك،

لرجفةِ الندى المتحلِّقِ حـولَ ميسمك المراهق،

لرعدة حليبي المنسوج من عزلة الوحوش!

إنّه الليلُ إذن....

فإعلني عن اسمِكِ البدويِّ الهائم،

وعن عطشِ حريرِكِ للأرق. اعلني عن تفّاحتِكِ الموشومةِ بالأقمارِ الكاملة، وعن صمتِكِ





اعلني عن نزفي وهو يوقظُ تنهيدةً حبلى تحت سرّتِكِ، ويشمّمُها حليبَ البروقِ وهو ينتحرُ أمام رعشتكِ السمراء.

المغمَّسِ بشهقة جمرة وحيدة. اعلني عن وردة الوقت وعطرها العاري، عن الهواء وهو يخيطُ إغماءتَهُ حولَنا.





لغابة تبكي من احتكاكِ حفيفِها بفحيحِها، لحريقينِ يرتديانِ آهاتِنا، لأوتارِ عاريةٍ تنتظر أصابعَ النار.....

لا بدَّ أن أستعير من عينِ الذئبِ صحراءَها الجائعة، ومن القمرِ صمتَهُ المريض، ومن الناي أنينَهُ القتيل،

ومن النارِ هسيسها الوحشي.

لذلك...

لذلك..

لا بدَّ أن أتهجّى أنفاسَ الجمرِ في عطركِ
وأن أعتنقَ شهوةَ الغرق في كحلكِ.
لا بدَّ أن ألتفَّ بصمتِكِ الساخن،
لأوقظَ عناقيدَ النارِ في آهاتِك،
لأوقظَ الرعودَ العسليةَ بيننا،
لأوقظَ بروقَ الحليبِ في ليلكِ الظامئ،
لأوقظَ تنهيدةً إلاهةً في محارتِك المراهقة،
لأوقظَ حكايتي!

إنّهُ الليلُ إذن... فانصبى خيمتَنا فوق رعود نائمة، وطرِّزى سقفَها بأقمار النبيذ... وهيِّئى لغرقنا ناياً محشوًّا باللهب.. ومبخرةً لبذور الندى... وشرشفاً من تنهدات الغيم ومرآةً تتهجّى قمحنا العارى. إِنَّه الليلُ إِذن... فانذرى دمك لصرخة عذراء، لنجمة صبيّة تحرسُ أسماءَنا، لوردة تدوِّنُ عطرَها بآهاتنا، لبوصلة مسورة بالبحر. تعرى لأقرأ، مثل كلِّ مرة، جسد الأبدية فيك، لأقرأ سورة موتى الشهي في مراياكِ. تفتحين الوقت، الآن، لصرخة صمتك، لغيمة مدعوكة بالنبيذ،

لعطر يأكل هوائى القليل،



### 



ياس السعيدي



وفي حَرْبِهِ خَوْفاً تَسِيلُ طُبُولُهُ
يُعِدُّ لَهَا لَيْلاً أَسِرَّةَ دَمْعِهِ
فَتَغْفُو بِأَحْضَانِ الجَفَافِ سُهُولُهُ
يَهُزُّ لِوَجْهِ التَّمْرِ جِذْعَ قَصِيدَةٍ
فَيُمْطِرُهُ بِالنَّائِبَاتِ نَخِيلُهُ

إِذَا ما الفَتَى
دَاسَتْ عَلَيهِ خُيُولُهُ
وَلَمْ يَبْقَ حَرْفٌ صَادِقٌ سَيَقُولُهُ
وفي سِلْمِهِ
لا سَيْفَ يَرْحَمُ خَصْرَهُ





سَلِيلُ الأَغَانِي والوَدَاعُ سَلِيلُهُ أَبُوهُ على النَّاجِينَ أَوْصَدَ فَلْكَهُ وَفَارَتْ بِذِكْرَى الذَّاهِبِينَ طُلُولُهُ وَفَاءِ الملْحِ تَخْجَلُ كَفُّهُ وَبَعْدَ وَفَاءِ الملْحِ تَخْجَلُ كَفُّهُ أَيَطْرُقُ بَابَ المُورِقِينَ ذُبُولُهُ؟ ومَنْ لَمْ يَجِدْ عَيناً فَكَيفَ بُكَاوَهُ؟ ومَنْ لَمْ يَجِدْ عَيناً فَكَيفَ أُفُولُهُ ومَنْ لَمْ يَجِدْ أَفْقاً فَكَيفَ أُفُولُهُ سَيَجْمَعُ تَلَّا مِنْ تُرابِ عَنَائِهِ وَفَوقَ خُدُودِ الأَمْنِيَاتِ يُهِيلُهُ وَفَوقَ خُدُودِ الأَمْنِيَاتِ يُهِيلُهُ

يَرِي سَرْحَهُ مُلْقَيً على غَير ظَهْره فَيُضْحِكُهُ حَدَّ البُكَاء صَهيلُهُ سَوَاحلُهُ الصَّمَّاءُ تَكْرَهُ مَوْجَهُ وَكَالزَّبَد الملعُون ظَلَّتْ تُزيلُهُ متى يَهْدَأُ البَارُودُ في جَوْف حَرْفه ويُنْزَعُ مِنْ هذا الكَلام فَتِيلُهُ على أَفُق المعْنَى تَلَبَّدَ حبْرُهُ وَغَطُّتْ بِقَاعَ المُفْرَدَاتِ سُيُولُهُ وَحيدٌ وَلَنْ يَشْقَى برفْقَة ظلِّه قَليلٌ وَلَنْ يُرْضيه إلّا قَليلُهُ لَهُ قِرْبَةٌ بَاحَتْ بِأَسْرَار مَائِهِ وَصَافَحَ آمَالَ الذِّئَابِ دَليلُهُ وَلَمْ يَرْحَم الرَّمْلُ الغَريبُ دُمُوعَهُ وَلا هَزَّ أَغْصَانَ البلاد هَديلُهُ مَدينَتُهُ الذِّكْرَى، مَرَاثيه بَيْتُهُ، مَلامحُهُ اللاشيء، قَيْظٌ فُصُولُهُ لَهُ حَسَبٌ في التَّائهينَ مُقَدَّسٌ



### لا ظل في جوف الماء



أنهار مردان



وقبل أن يرى النهر عصي الدمع عصي الدمع وقبل أن تقع الطيور على أشكالها ليصاب الوقت بالطاعون وقبل أن يشد أزر العباءات الملونة

إلى / حسين الهيرياني ..

قبل أن يشم الغرق أو يشتهيه وقبل أن تصافح يده رصاصهم وتطول بالدعاء



بما يراه فكانت تراه كان يعانى من تلف الشوارع المزمن لذا هو الوحيد عنني كابوسه صباحا حين ينقطع الوطن عن التدخين .. كان يقرأ نصف قرن من الموتى فالراكضون في مخيلته أشباح ٌ لقرى ً قادمة والواقفون في منتصف ابتسامته حبال تُمدُ إلى جوع الأرض ولم يمد َ له وأحد حبله والساجدون لله رغم كثرتهم يفرغون كؤوس الخمر من نباحها وهو لا يبالي حين يجره عرابهم إلى السوال. قلبُهُ مثل خميرة خبز أو بالونة تنتفخ ُفي أول ِضفيرة ٍ أو موعد لم يحن إلى الآن ، فإلى متى يلبس عمر الحرب متحاشيا التعرى أمام السعير؟.

لتكون أمَهُ المسافة َ الوحيدة َ وقبل أن يسمح لعلامات الاستفهام بالاستطالة كان دوما ً يدون ُشراء َ رأسه كبرتقالة ناضجة ويضحك رغم إنه حاول أن يلفظ وجهه الم كمنديل نازح من عاشقين أصابتُهما لعنة ُ القُبل المتلاحقة وحاول السقوط من الشجرة لكنه لم يهرب حين باعه البقال إلى رجل يصلى ولا حين بدأ بتقشير أسمَه ُ بلغة طويلة . كان بين قوسين أو أكبر من الرؤيا لا يبوح لقصيدة



### ليَ الآن هذا الرملُ



رضا السيد جعفر



لأُصلِتَ قلباً عند كلِّ نبوءة تدسُّ بهِ من شهوةِ البوحِ خنجرا و تمنحُهُ غصنينِ من حسراتهِ يرضّانِ ضلعَ الأغنياتِ ليُثمرا

بما سال مــن ألوانه أو تحجّرا أرى النجم لا يسري بضوء ، و إن سرى أرى حيل خوفي يستطيل صهيلها لأزداد ليــلاً كلّما الصبح أسفـرا



و كم سهدتْ خوفاً قطاةٌ غريبةٌ

نسجتُ لعيني تها بلاداً من الكرى وبعثرتُ موّالي بها، و تركتُهُ،

و ما زلتُ في إصغــــائها متبعثرا ليَ الآن هذا الرملُ ، أُحيي هبوبَهُ

و أنصبُ عـــيني خيمةً كلما ذرا

و يستقضيانِ العمرَ موتين كلّما تخطر نجمُ الزائف ين ليعبرا تخطر نجمُ الزائف ين ليعبرا فرحماكَ أينَ الليل أحييهِ عاشقاً ؟

و أينَ التي اخضرت بكفي من القرى ؟
و أينَ ابتهالاتُ الحقول لغيمتى ؟

وكم طعن تني بالدعاء لأمطرا





فيا سيّد الألوان كيف تلفّعوا

ربيعـك ، و استودعتَ أنهـاركَ العرا! وكيف استدانوا منكَ ظلًّا و رايةً

فصرت - كما شاؤوا- تباعُ و تُشتَرى! بنو حزنكَ المهدور ما زالَ نهرُهم

يفيضُ عليهم محنةً كلّما جرى لأوّلِ ما في الضوءِ ألقَوا زِمامَهم

و في لَهَ واتِ التيه ألقاهُم السُرى لهم ألفُ نُوح بالوصولِ معلَّقٍ

و ألفُ شـــراعِ بالثقوبِ تـــازرا وهاهم يجرّونَ المواسمَ خلفَهم

لعلَّ ســـماءً آخرَ الحزنِ تُمـــتَرى مفارقةٌ أنَّ المسافات أغمضتْ

و ما جَرَح وها بالنكوص لتُبصِرا! و أنَّ لهم قِيعانَها و سرابَها

و هم ماؤها العالى ، و أدامُهم ذُرى

و أبذرُ في نكرانِه ظِلَّ دمعة

تكسّر مــــن أحلامها مــا تكسّرا تمرُّ سُلالاتُ المُطاعينَ جهرةً

بضوئي، وأدري مــا انمحى أو تسطّرا أنا النازفُ الرائي سرابَ ضِفافِهم

و كم غض من أنهارهم أنّني أرى و كم علقوا فحماً بصبح نبوءتي

و قالوا لعيني : ذلكَ الصبحُ مُفترى لهم أن يمدّوا مخلباً من سوادِهم

ليُنشبَ في الأحـــلام غصناً مزوّرا لهم أن يلمُّوا غيمتين و يمطروا

سُخامَ الحكايا ، كي أرى الشمسَ أكثرا لهم ما لهم من ليلِهِم ، دونَ بيعتي

ولي دونَه ما مزّق الرملَ أنهرا همُ اغتنموا صمتَ الينابيعِ فاعتلتْ

صحاراهُمُ من أضلع الماء منبرا



## سنبلةٌ من ضياعٌ



مسار الياسري



وحین تمرُّ سنونٌ طوال وتصطاد کفُّ الحنین کلینا ونعرف أن زماناً مضی سیعزف فینا الهوی ذکریات ویبسمُ حلمٌ أبی أن یضیع وحين تصيرُ الشوارعُ مقبرةً للزحام ونلمسُ فيها غيابَ الجميعْ سندركُ أن كلينا يضيعُ كما الأمنياتِ وتُطفَأُ فينا سنونُ الشموعْ

أتيتُ وفيّ اشتياقٌ لطيش لكي نستعير من الشمس أغنيةً غضةً تناغى الطفولة فينا وأعرفُ انك طفلٌ بطعم النبوة فىك من الله شيءٌ كثيرُ

ويسكتُ لحنى وأصحو على ضفة من خيال وفى البحر نورس عشق يجولُ

> يراقصُ نورسةً آسره واشربُ حد الثمالة من بحر أيامنا لأرحل عن صحوة حاورتني: لماذا تمرّين كالمستحيل وعيناهُ مملكةٌ من وحود وأعزفُ لحن الرحيل بقيثارة من وعودْ وأمضى وتصرخُ فيّ الرعودُ هو الحبُ بوصلةً لن نتوه...



و ترجع كل الأغاني الي منزل الذاكرة سأدخلُ بيتَ الطواحين سنبلةً من ضياعٌ وطيفك يهمس للروح.. عودي فانى بعينيك أنت أكون وملءُ الجفون كلامٌ غزيرٌ وأمسح بوح العيون وأمضى أمامك شاحبةً في ثباتْ سأنفضُ كل المشاعر عنى وآتى اليك أغنى أغنى: وها قد أتيتُ وكلّى حنينٌ الى يوم كنّا صغاراً كباراً يوشِّمُ أيامَنا الياسمين وضحك العصافير

حين يجيىءُ الصباح المسجّى بضحكاتنا



### كروزو الحزين



حنون مجيد



#### إلى عبد الآله عبد الرزاق

مضى القطار.. بينما خلف بين أذنيه أذيال أصدائه المتلاشية، كان قد سحب من تحت عينيه آخر عجلاته القصيرات الثقال.

عند انعطافته، وكانت السكة مالت به ميْلا مرناً، تبدّى له في تراتب حلقاته المنطوية، أشبه بأفعى

هائلة تغنجت على شمس دافئة بعد أن مرَّ عليها سبات طويل. كان وجهها المنوّر الصبوح وقد ملأ مساحة عينيه، أول ما صافح نظرته المشبوبة، فإذا غيبته السكة الملتوية، أدرك أنّ الشيء الهلامي الذي اسمه المستحيل، إنما له هذه الطاقة العاتية على المراوغة وعلى الزوغان.

نزع عن ظهره حقيبت و ألقى بها على الأرض. ألقم فمه سيجارة من علبة فرغت توارماها على الأرض.

لحظات كان خلالها يتأمل هيئة المكان، اعتراه الذهول إذ رأى العشب نما هنا وهناك، وداهمته في الصميم نباتات هوجاء ظهرت أخيراً، وألقت بظلال الوحشة والفوضي عليه.

عَبر السكة الحديد، وكان تجاوز هوّة واسعة موّهتها نباتات معرّشة ، وسحب من سيجارته التي رآها لذيذة لا تطاق، ثلاثة أنفاس عميقة مترادفة، وقذف بها بعيدا بعد أن هصرها قويا بين إصبعيه الوسطى والإبهام.

عندما استوى الطريق أمامه، وامتد امتداده الذي لا انعطافة فيه، تذكر أنه بحاجة إلى ساعتين متواصلتين ليصل إلى قريته ، مادامت العربات غابت لأمر ما، أو صار عسيراً عليه العثور على واحدة منها، في مثل هذا الوقت بعد أن قضى ساعة في الانتظار!

قبل إن يحت خطاه ويمضي صعداً في طريقه الطويل، ويلتقى بساعى البريد، ترنّم بأغنية حزينة "سودا شلهاني" تنبعث من تحت أطوائه النائية، كانت الوحيدة التي حفظها عنن ظهر قلب، لمطربة تسمّت باسم رجل وصارت مشهورة به. تحت الشجرة التي حادث قليلاً عن حافة الطريق، وأفسحت في المجال لما يشبه الرحبة للتظلُّل أو الجلوس، وكان نقش اسم عليها آخر مرة حينما غادر قریته من سنوات، توقفت خطاه علی نداء من الخلف، فرأى رجلاً مقبلاً نحوه وقد أضمر شيئاً في حقيبة بين يديه .

إنه يعرف الآن، وقد اقترب منه؛ ساعى البريد. لقد تراءى لـه مـن بعيد شبحـا أغـبر ألقـت عليه ظلال

الأشجار عتمة ما. أما وقد صارا وجها ً لوجه، فلقد أزاح عن وجهه تجاعيد جديدة برزت على وجنتيه، واستعاد في ومضة سريعة صورتيهما؛ طفلاً وكهلاً لا يكاد يمر يوم أو يومان إلا والتقيا فيه، ثم كلّ في طريق، هو إلى مدرسة القرية، والآخر إلى مكان مجهول يـودع فيه رسائل يحملها معه، أو يعود بعد ساعات محملاً بأخرى قادمة يوزعها على الناس. لقد اقترنت صورة هذا الرجل بالكثير من الأخبار وردود الأفعال على رسائله التي ينقلها للناس، إذ رآه أكثر من مرة يطفح وجهه بالبشر على خبر سعيد، أو يحتمل احتمال الأنبياء مواقفَ مؤلمةً كانً وراءها خبر حزين، قال:

– لقد تأخرتَ...القرية تلاشت.. لقد اخترمها الحفاف، فغادرها من غادر ومات فيها من مات.

سكت.. ابتلع بعض كلمات غصت بها حنجرته، ثم أردف في حين وجد أنّ عليه أن يقول الكلمات التي حضر من أحلها:

- وها هي رسائلك إلى أمك العجوز وصلت مع رسائل أخرى منذ شهور، ومنذ ذلك الحين وأنا أتابع المجيء إلى المحطة، علما منى أنّ أحدا منكم سوف يعود إلى قريته ذات يوم.

- استل مجموعة رسائل، من غيرها كثيرة لم تجد أصحابها هي الأخرى، وأعادها إليه.

تناول رسائله، وضعها في جيبه.. لم يعد إذن للرسائل قيمة ما، فمنذ زمن لم تحظ واحدة منها بجواب.

تأمل وجه الرجل تمرّ على صفحته الملوحة مئات الرسائل الملونة كما لو نثرتها ريح، وكان يشرق



لحظة بعد أخرى والابتسامة الرقيقة تلون عينيه، فتغدوان على عتمتهما فتيتين نضرتين تمرح على سطحهما المثقل بالحرارة والعرق، عذوبة منقطعة النظير كان عليها يحار في ما عليه أن يفعل، غير أن يغتصب ابتسامة يلقيها على وجهه النبيل، ويقول:
- حسنٌ .. لقد وصلتْ .

مكث العجوز على هيئته تلك لحظات لا يريم، فلم يكن يود لبسمته العذبة أن تمضي سدى أو تغادر وجهه قبل الأوان، وكان ذاك يفكر في ما عسى أن يستشعره العجوز وهو الذي نقل إليه ما نقل، غير أن لا شيء يستدعي منا أكثر من هذا الصمت الكريم الذي غالبا ما تكلله نظرة دفينة، أو بسمة ساخرة ولا شيء غير.

لم العجوز أصابع طويلة معقدة على الرسائل الباقيات وازداد إشراق عينيه، ثم فتل جسده نحو المحطة الكابية.

هبط بجسده الأرض.. وضع رأسه على حقيبته التي تشبه وسادة، بعد أن استلقى على بساط هش من أوراق استنامت لظ لال الشجرة وتراكمت على مرّ الأيام.

كانت الشجرة التي قامت فوقه مثل مظلة كبيرة قد رقشت السماء فوق عينيه رقشا ملوّنة؛ قريبة لامست نظراته، وبعيدة نأت عنها، وإلى اليمين، أقصى اليمين، عند الأفق الغائر في ظلمة مفتعلة، تعتمل غيوم فائرة لها هيئة الدخان على الرغم من أن الفصل صيف.

الآن، وبعد قطار مضى وأخبار محزنة تتقادم عليه، يشعر، والأرض تكاد تمتص جسده، باستقرار من





خسر المعركة وفاز بجسد مثخن بجراح.

غاب القطار.. ترك أصداءه تذوب على قمم الأشجار وبين الغيوم، وغادر ولم يخلف غير صورتها التي إنْ بدأت ترحل عن عينيه فإنما لبثت تحفر في الفؤاد. سيغالب نعاسه الشديد وتعب أعصابه، وسيسترخي قلي لا فما زال الوقت ضحى ... كانت نظرتها العميقة أول ما صدم إحساسه بوجود راكب لحظة اقتحم العربة، فلقد ألقى حقيبته على عجل، قبل أن تتساوق خطواته المسرعة مع قطار متقدم، ورمى بحسده فيه.

ومنذ احتلال المقعد قبالتها، لا يفصله عنها سوى مقعد طويل احتله جنود غُفاة ، ونظرتها مسمرة عليه. بادئ الأمر ظنّها واهمة فصور الناس متقاربة، لكنه مال أخيراً إلى أنها قد تكون من قريته فتعرفه ولا يعرفها، عندئذ إذ يهبطان معا تتم المكاشفة وتتواصل الأحاديث. وطوال الليل وهو ما برح ينتظر قدوم المحطة ليهبطا معا، وعلى هذا راح ينسج قصصه وينمّى آماله.

لقد طامن نفسه كثيراً أو قليلاً، ولبث يستشف في وجهها ذكرى قريبة تدلّه عليها. وسواء كانت من قريته، وهذا ما حسبه أو تمناه، أم لم تكن، فلقد كان يزداد بها ولها وتوها كلما رفع نظره إليها ووجدها تُنعم النظر فيه، وثمة بسمة غامضة كخيط الفجر البعيد تلوح على شفتيها الرقيقتين.

لاشك، أنها هي الأخرى كانت تمني نفسها بالمحطة القادمة، هكذا ترسّخت قناعته، وهاهي تؤجل كل ما يختلج في صدرها للفرصة القادمة ..

ربما ستحدثه عن مراقبتها إياه لحظة يغدو أو يروح،

عن تشوّفها لمكالمته كلما حانت فرصة من قريب أو بعيد، ولولا الناس وضيق القرية لخططتُ بأصابعي أولى كلمات العشق وأنقى عبارات الحب.. كنت جميلا كلما رحت وكلما غدوت، وكنت انظر إليك من خصائص النافذة وأهرع فأفتح الباب بصفة من يبحث عن شيء خارجه، رغبة أن تراني أو أراك.. كنت أبداً منشغلا بشيء ما، عمرك وأنت منشغل بما يأكل عقلك، فلم تكن تنظر لأحد، ولربما فكّر من رآك بأنك غاو ممسوس أو عاشقٌ مُستهام.

نهض متثاقلاً أول الأمر، ليعرف إن كانت ستهبط في المحطة أم سترحل مع القطار. تناول حقيبته وألقى عليها نظرة راسخة وتقدم نحو الباب. هناك عطف جسده مرة واحدة وهبط.

عند الباب الذي لم يهبط منه أو من غيره أحد سواه ، لبث واقفاً ينظر إليها وهي تنظر إليه حتى رحل القطار.

أن ما يندم عليه الآن بعد أخبار قريته المحزنة أنه لم يواصل الرحلة معها، أو لم يعد إليها ويلتقطها بيديه ويطير بها حتى آخر الكون. إذ لابد أن تكون على صلة به لتحيطه بكل هذا النظر الواله الشغوف، وتدعوه هذه الدعوة التي كانت تبثها شفتان ساحرتان.

أرسل يده إلى جيبه واستخرج الرسائل، فتح مظروفا كان ناحـلاً مصفـراً علق على أطراف ه تراب أسمر، وأنعـم النظـر في الحـروف الدقيقـة التـي كتـب بها خطابـه: لا شيء يا سيدتي غير أنّ غيبتي قد تطول، ولا يُزعج راحتي إلّا قلقي عليك .. رسائلي تترى إليك وليس ثمة من جواب.



مزق الرسالة وجعل يراجع صوره التي احتواها المظروف صورة بعد أخرى..آه .. هذا رجل غريب. ونثر الصور في الهواء فترجحت لحظات، ثم تساقطت هنا وهناك..

أخذ يستل الرسائل واحدة تلو واحدة، يقرأ ويمزق حتى كلّت نفسه فأسلم جسده لضجيج آلام ثقيلة، تستيقظ الآن فيه، لتشدّه إلى الأرض وتحيل كل شيء في خياله إلى فراغ باهت، كهذا الذي يترامى إلى حانبيه.

فجأة وكمن يشعر بدبيب أفعى ، وكانت أفعى تسعى نحوه ، نهض ولما يمض على رقوده على الأرض وقت طويل، والتقط حقيبته، وضعها على ظهره وانساب في طريقه تاركاً خلفه، كلّ ما عاد به إليه ساعى البريد.

في خيال مكدود، نزعت نفسه للترنم ثانية بأغنيته الحزينة السوداء، ويشد على "ما رحت ويا اهواي"، فيما ثوت الأفعى في مكانه وبقايا عطر بشري تشاكس رغبتها، لكنه انتبه في صحوة وعي إلى أن من غير اللائق التفكير في أغنية مهما بلغ حزنها وشدة لوعتها، على رجل شديد مثله عركته سنوات

سحب سيجارة أخرى من علبته الجديدة وجدها أشدُّ لذَة من سابقتها، وواصل تدخينها برغبة حارة كانت تتعارض لحظة بعد أخرى مع همود نفسه وفتور خطاه.

سيطل على النهر.. ومن هناك، من على الجسر الحجري المديد سيعبر إليها؛ ينقّل في أزقتها خطوات خائرة ويجيل في بيوتها نظراً كسيراً، ثم لا شيء، إذ

ما الذي بمقدور أحد مثله أو غيره، أن يفعل شيئاً لقرية تلاشت بعدما أمعن فيها الخراب ؟

تراءت له ضائعة في جفاف الأشجار وما تراكم على بيوتها من تراب وغبار، ثم ولكأنها بعد جفاف النهر أغار عليها مطر عاصف خرّب جدرانها، وأوهى أعمدتها و أحالها إلى قرية أشباح.

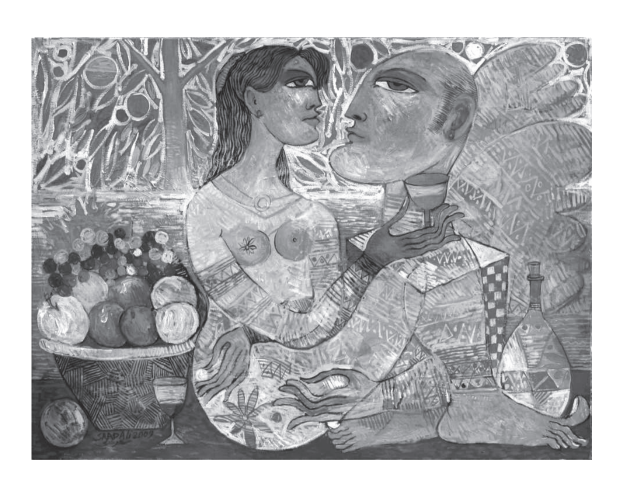
عبر النهر، وقد طاف عليه أولاً ووقف على حافته التي أمست عالية بفعل انحسار الماء، سرّح بصره على القرية الميتة... أوّاه .. لقد غشيها السكون، فأين مجرى النهر، أين هديره، بل أين صفحة السماء عليه وضجيج الأطفال ؟

لا شيء من ذلك غير خيوط مائية نحيلة أو برك مسطحة راكدة، وهناك على شاطئه الآخر صمت موحش فلا نأمة في زقاق أو حركة في شارع أو بيت، ألّا ما كانت تحركه أو تثيره ريح، من أوراق جافة أو خرق متروكة لوّحتها الشمس.

مشى على حافة النهر ... توقف عند نقطة محددة، إذ لفت نظره انهيار جانب من حافة الجسر إذ يمشي المشاة .. لقد تساقطت بعض حجارته عند المنتصف، وتهاوت في قاع النهر، وغاصت في طينه الرمادي مشكّلة ما يشبه عيوناً مفقوءة، بعد أن ذرّفت خزينها من الدم والدموع .

عند منتصف الجسير، توقف قليلاً. فمن هناك، حيث شقوق الأرض التي جفت أو تلك خيوط الماء السائلة بونى ووهن، كان يرى وجهه الطفل يترجرج على مرآة النهر، تثير ضحكه البريء أجزاؤه التي كم لعبت بها تيارات الماء .. من هناك، يسمع الآن نداءات تتصادى في عمق أذنيه؛ أن تعال، هلم إلى





البيت.. لقد أكلتك الشمس.

وترتج خفاياه وبواطنه على الشمس التي تأكل، والنهر الذي يبتلع، وأحلام كواسج الماء بأعضاء الصغار..يا ربّ.. صَعَد زفرة وارتقى نحو الجانب الآخر، مزيجاً بقدمه اليمنى بعض ما تساقط وأكلته الشمس قبل أن يغلفه الغبار، من أحذية ولعب

ومناديل ورسائل تخلفت من بعد هزيمة، أو رحيل في ليل.

استرسل في صعوده الواني متجنباً ثغرات الجسر، ومتحاشياً فراغ الجانب الذي انهارت حجارته، ووحيداً بدأ يجول في المكان. شيء ضارب في الوحشة والصمت ماتت على شوارعه المعفرة



بالغبار، خطوات المارة و أنفاس العشاق. وهناك في الرحب التي انتشرت، وظلّاتها يوماً حدائق المحبّين، تراكمت أتربة و بقايا تشير إلى وجود بشري زائل، من مثل ملابس ناحلة، دفاتر ممزقة، حقائب وأحذية، لوازم بيتية ونسائية خاصة، ومما كانت تعجّ به القرية وكل القرى، من هدايا رخيصة تفقد بريقها حال شرائها، من قبيل أساور وخلاخل وأقراط.

دخل الزقاق الذي يقع في طرفه الأقصى بيته .. لم يتوقف عند البيوت المجاورة، فهي ليست إلّا البيوت التي مرّ عليها وامتلاً حزناً بها. وقف عند الباب الموارب، ثم حين لامسه اندفع تحت يده وانفرج سريعاً فهو ينتظر لمسته أو يحمل دعوته إليه!

طاف بأرض الحوش الذي أشرع فتحته العليا للسماء.. طوق بأذرع ملتهبة، الشجرة القديمة التي احتفظت بروائها لجذورها الضاربة في قاع الأرض.. دخل الغرف الصغيرة التي عتمت وتكاثفت فيها الظلال..مس بأصابع متوجسة حيطانها الخشنة، وداعب بشغف طينها الثقيل..عثر على لوحة كانت الوحيدة التي احتفظ فيها مسمار، نزعها ووضعها داخل قميصه ليقرأ من بعد تحت ضوء النهار، عباراتها المدونة أسفلها: "إعتن بنفسك فقد مضى، دون رجعة، كل شيء".

داس وهو يجول في الأرجاء أشياء لينة لعلها ملابس متروكة.. تعثر بأخرى صلبة.. تهشم تحت قدميه زجاج صور أو زجاج مرايا .. عاد من حيث دخل، وألقى نظرة أخيرة على الشجرة الوارفة، لكنه

عاد وطوقها مرة أخرى بذراعيه .. تحسس منابت أغصان مدببة كانت نزت واخترقت جدارها الضخم.. ارتقى بنظر حالم أسيف قمتها الشامخة التي أغدق النهار عليها أشعة بيضاء.. تمنى لو كان لجسده المتعب أن يرضخ لنزعة نفسه وتوقها الشديد، إذا لارتقاها ولانت ثر عليها فأطل منها على سطوح المنازل؛ يبحث عن ألوان أقمشة الغسيل وصفائح أبراج الحمام، وخفايا دقيقة غمرتها الأيام.

لكن لا .. فجسده الملتهب يدفع رغبته نصو الماء .. عند البركة الكبيرة التي تجمعت فيها مسايل الماء، شم فاضت منها على هيئة خيوط نصو المصبات البعيدة، سينشر جسده هناك.. إن البركة تغدو بحرا حين تحتضن جسده وتتيح له أن يحطّ به على سطحها أولاً، ثم يهبط وئيداً نحو عمقها ليغيب زمنا فيه، علّه يسمع هناك شكوى النهر أو ما فاضت به الألسن والصدور في يومها الأخير.

نضا ملابسه وقذف بها جانباً كما لو أنها ملابس مجذوم.. مشى نحوها يحدوه الأمل في أن يجدها كما تمنى.. كلا.. إنّ عمقها لا يسمح لجسده أن يغيب .. لقد كشفت عن نفسها منذ توغل فيها ولم يرتفع ماؤها عن منتصف. صحيح أن هناك عمقاً في وسطها أتاح لجسده أن ينغمر فيه، لكنه عمق موحل له لزوجة مراوغة، وحركة عنيفة فيه قد تهيج ما لم يكن في الحسبان، لذلك هبط بهدوء مزدرداً خيبته في نهر هادر وقرية عامرة.

لا بأس فالماء هو الماء، قال، وشعور بالفيض يكتسح نفسه، عندما ارتعشت جوانبه على أول

ضرب الماء ضرباً جهد أن يكون رفيقاً ليمنح نفسه الثقيلة خفّة ما، قبل أن يؤوب المساء وتصبح غربته موحشة جرداء. انقلب على صدره وسبح باتجاه الشاطئ الذي امتد طويلاً بعد أن كان لجَّة مهلكة.. هناك تناول ملابسه وحشر، على عجل، جسده فيها وهبط نحو المحطة ينتظر القطار النازل غدأ أو بعد غد لا يدرى، فلم يعد حتى للقطارات موعد معلوم. وسواء كانت أوبة القطار تحمل في أحشائها الوجه الذي عاد منذ لحظات أم لا، فأنه سيقضى ليلته هذه، في المحطة تتناوب على خياله ورؤاه صور الأضداد، ويصفر في أذنيه الدويّ المتراتب للأشياء؛ قطار راحل، قطار قادم.. وجه غریب، وجه قریب .. قرية فضية، قرية رماد .. غابة خضراء، غابة كالحة .. نهر هادر، نهر جاف .. دمدمة، ضبرب متوافق .. إيقاع لذيذ، إيقاع كئيب.. نقر على الأذن، نقر على القلب .. نقر على الجسد، نقر على الدماء.

السكة تنقل أبدا إيقاع القطار..المحطة كابية موحشة، حراسها غافون نيام..لا شيء سوى المساء يهبط خفيفاً ناعماً مثل ذرات غبار، ثم ثقيلاً ثقيلاً مثل كتل طين .. ووحيداً وحيداً، يضع رأسه المثقل بالدويّ والنعاس على السكة الحديد؛ ينتظر قطاراً... قد يعود... أو قطاراً ... لا يعود..

لمسة باردة داعبت صدره المكتظ.. بتمهل وهدوء غطس حتى لامس الأعماق .. هناك أصغى للجريان الصامت الوئيد، للحركة الداخلية للماء ، واستشعر الدمدمة الحيية التي تشق طريقها عبر الوحل والطين. انفتحت نفسه، ولكن على حزن عميق، فلقد عاد يضرب الماء، يـذوب في التيـارات النقية الجارفة، والوحل يملأ أنفاسه وينبثق من جانبيه .. يطير أو يعوم مثل بجعة بيضاء ، والماء حوله لا يكاد يحمل جسده.. لا.. إن هذا ليس ذاك، بل أين هذا من ذاك .. لقد فقد الماء طعمه اللذيذ، والقرية أوبة الطيور آخر النهار، وصدى أغاني الفلاحين أول الليل .. أرخى ظهره على السطح المستكين، يتابع السماء النقية، وماء النهر الثرثار، والأشجار المورقة، وبيوت القرية الفضية، وعودة الفلاحين السعداء قبل هبوط المساء الجميل.. كلا.. ليس النهر وحده! رحل بعيداً على هجوم مباغت لدمدمة قطار راحل، ووجه قريب طفح توا على ذاكرة الماء وها هو يمسح غربته ليعود قريباً قريباً، تؤطره حركات عابثة قديمة كان يحسها غفلاً من القصد، ولكنها، كما لو أن صاحبتها الصبية تعلمت توا فن الرقص، مرسومة الخطوط جميلة الأداء .. آه .. سليمة .. يا للذاكرة المثقوبة، ولكن أين أخذها القطار، ولأي محطة رحلت ؟



# مرثية حلم



## محمد علوان جبر



لى بهدوء

من بين المئات من مدوني الاحلام .. فازت مدوناتك بالجائزة الاولى

- ..... =
- سنتصل بك خلال يومين!
  - ....
- نتمنى أن تعد نفسك للظهورعلى المسرح الكبير، حيث سيقام حفل التتويج

كان الاتصال التلفوني الذي تلقاه الكاتب، مفترقا هائلا في حياته، اذ دارت حياته دورة كاملة، يسميها الفلكيون 360 درجة ....

- ۔ الو: استاذ ...
  - ۔ نعم ....
- نود أن نعلمك بفوزك بالجائزة الاولى ... في مسابقة كتابة الاحلام
- نع... نعم لم افهم ، هل تستطيع أن تشرح حيث سيقام حفل التتويج



- ـ نعم !!
- ـ الكثير من الفضائيات ستحضر حفل التتويج!
  - ۔ نعم !!
- الكثير من الاضواء الملونة التي تشبه احلامك ...
  - ـ نعم !!
  - ـ مع السلامة ...
  - ـ نعم! مع السلامة.

اسقط يده التي كانت تحمل الهاتف فيما تقدم خطوتين مقتربا من النافذة وهو يمسح بنظرات زائغة الشارع حيث مساقط ضوء الشمس تنعكس بشدة على يافطة المطعم القريب من بيته، الامر الذي اجبره على اغلاق عينيه ومن ثم اغلاق النافذة، عاد الى كرسيه، بحث عن علبة سكائره في جيبه ، لم يجدها رأها قرب النافذة ،أحس بوهن شديد ولم يحتمل الوقوف مرة اخرى والذهاب الى النافذة لاشعال سيكارة، أجّل الأمر، حاول أن يستعيد موضوعة الاحلام التي ارسلها منذ شهور فيما بدأت وخرة خفيفة تتصاعد من معدته الى صدره ومن ثم الى بلعومه، قررأن يبقى هكذا في مكانه مستعيداً تفاصيـل المحادثـة الهاتفية التـى تلقاها من مقر" جائزة الاحلام الكبيرة "، لكن تيبس شفتيه ، اجبره على النهوض ناحية الثلاجة .. تناول قنينة الماء الكبيرة، افرغها في جوف بسرعة دون جدوى، اذ بقيت اثار التيبس في شفتيه. فكر في الاحلام الكثيرة التي كتبها والتي كان يبعث بعضها الي الصحف التي ينشر البعض منها، فيما تهمل الكثير من احلامه التي تضيع في أغلب الاحيان، لانه لم يحتفظ بنسخ منها لديه .. حاول أن يجد علاقة

بين الاحلام التي كان ينشرها وبين القائمين على جائزة الاحلام الكبيرة .. " نتمنى أن تعد نفسك جيدا .. " كيف ؟ في تلك اللحظة ظهرت صورته على شاشة الجدار العملاق الملون وهو يتبختر ببدلة جميلة وسط الاضواء ، حينها استعاد عبارة المتحدث عن " نتمنى أن تعد نفسك جيدا ، ولاتنس الفضائيات والمسرح الكبير " فكر بالبدلة الوحيدة التي يمتلكها والتي اصبحت قديمة .. بل ربما ضاقت على جسده الذي بدأ بالترهل خلال السنوات التي امضاها عاطلا في بيته بعد إحالته الى التقاعد ، فشغل نفسه في تدوين احلامه وإعداد اطباق الطعام التي وجد فيها تسليه كبيرة ،.

نهض بصعوبة وهو يجر جسده ناحية خزانة الملابس، بحث عن البدلة .. يتذكر انه وضعها في اعماق الخزانة بعد أن ارسلها الى المكوى البخارى منذ اعوام، ويتذكر انه اشترط عليه ـ لايعرف لماذا ـ أن يغلفها بغلاف بلاستيكي، وجدها بين الكثير من الاشياء المتراكمة، اخرجها من الكيس الذي امتلأ بالتراب .. كانت لاتزال تلمع وتحمل طيات المكوى . مديده ناحية المظروف الذي وضعه في احد جيوب البدلة، وكان عبارة عن صور كثيرة له مع زوجته التي غادرته منذ اعوام، فرش الصور على مائدة صغيرة وبدأ يتأملها ولايعلم كيف تسللت دموعه من عينيه ، ترك الصور وعاد الى البدلة فردها على السرير وبدأ بخلع ملابسه ، ارتدى قميصا استطاع ان يشد ازراره بصعوبة .. لكنه صعق حينما وجد ان البدلة باتت ضيقة تماما بسبب كرشه المترهل، حاول ان يزر الجاكيت دون جدوى ، فجسده ترهل



كثيرا، وبات الجاكيت كأنه ليس له، الجاكيت الذي يحمل الكثير من الذكريات .. فهذه البدلة رافقته سنوات طويلة وعاشت معه ملذات كثيرة .. كم هي المرات التي كان يتبختر بها قرب غرف الموظفات وكان يرى نظرات الاعجاب به ويفسرها على طريقت كونها منطلقة من الشبق والرغبة الجنسية العالية التي يثيرها شكله في البدلة وهو يمر قرب غرف النسوة في دائرته .. حسب باصبعه المسافة بين زر الجاكيت وفتحة الازرار، وجدها تبلغ سبعة اصابع .. اذن عليه أن لايتعشى خلال هذا الاسبوع وعليه كذلك أن يقلل من شعرب المياه .. ويمتنع من شرب قنينة الواين التي يجلبها يوميا الاستاذ حنون ،حيث اعتادا على امضاء اماسيهما معا بعد التقاعد ، يتخذان المائدة الصغيرة القريبة من النافذة والتى تشرف على سوق المدينة ، يحتسيان الواين ويثرثران حتى ساعة متأخرة من الليل يتحدثان عن الماضى والحب والاحلام التي يجب أن تكتب .. حسنا ساعتذر من حنون ، مختلقاً أي سبب واطلب منه عدم المجيء خلال اليومين القادمين " "ويجب أن اقاوم رغبتي الكاسرة في طعام العشاء الساخن " اعداد العشاء الساخن العادة التى لم يبطلها منذ طلاقه من زوجته "" كم مضى عليه من السنوات وهو على هذه الحال ؟" تساءل " ربما عشرة اعوام !" تواصل مع احلامه واسئلته واستفساراته التي كانت تنتهى باصراره على عدم جلب أي شيء للعشاء "لكنه تمادى في اليوم التالي وقرران يلغى وجبة الغداء ايضا" في اليوم التالي كان يشعر بالنحول والتعب وبوادر النعاس .. قال مع نفسه "

لاصبر، كل هذا النحول سببه الجوع "لكن بريق الاضواء المنطلق من كاميرات الفضائيات، كان يجعله صبورا .. بعد مضي اليومين .. ارتدى جاكيت البدلة، وجد قليلا من التحسن والاقتراب القليل بين الازرار والفتحة .

صعقه جرس الباب ، ليجد نفسه امام صديقه الاستاذ حنون ... الذي دخل وهو يحمل الكيس الذي يضم قنينة الواين ...

- \_ كنت اعرف انك هنا ... مابك ؟
- \_ حسنا، بات لزاما علي أن اخبرك .. لقد اتصلوا! \_ من ؟
- \_ الهيئة المشرفة على جائزة الاحلام الكبيرة ، اخبروني بفوزى ....
- \_ مبارك ايها العزيز.. هذا خبر مفرح .. لماذا تهرب منى ؟
  - قالها حنون وهو يضحك قبل أن يضيف ..
- وهل سانافسك على الجائزة التي كنت اعرف انها ستكون من استحقاقك وانا اقرأ احلامك الكبيرة والحميلة ..
- ضحكا ... لكن غصة اخرى تصاعدت الى بلعومه .. عزيزي حنون .. البدلة ... لولاها لكنت الان سعيدا مثلك ..
  - وضع حنون الكيس الذي في يده على الطاولة ..
    - \_ أي بدلة ؟
- البدلة الرمادية ، باتت صغيرة على جسدي ، هم طلبوا أن اتأنق من اجل الفضائيات ، والاضواء ، البدلة .. قررت أن لا اتعشى طوال يومين ، عسى أن انحف قليلا لكى تكون ملائمة .. أنت تعرف انى لا



بالغذاء ايضا .. \_ ماذا بقى لك .. اترك ايضا الفطور .. يا أخى هذا جنون

صمت، واحس ان كلمات حنون الاخيرة تثير فيه مشاعر الغضب الذي لم يكتمه .. فادار وجهه ناحية النافذة متجاهلا حنون ، الذي ادرك انه اصبح ثقيلا، فتح الباب وغادر تاركا الكيس الذي يحوى قنينة النبيذ وبعض الفاكهة .. في اليوم التالي ، وكان قد استغنى عن وجبتى الغذاء والعشاء ، احس بانه يسير بصعوبة الامر الذي اجبره على فتح الكيس الذي جلبه صديقه وتناول بسرعة تفاحة كاملة .. أعادت اليه بعضا من توازنه ، وبات يسير كما اعتاد كل يوم من النافذة ومائدة الكتابة .. التى فرش عليها الكثير من الاوراق والتى لم يكتب عليها

كلمة واحدة ، بل اكتفى برسومات لا معنى لها .. مربعات ومثلثات لتزجية الوقت لحين اتصالهم .. وفي الاثناء كان يجرب البدلة صباحا ومساءا .." التحسن بطيء "قالها متخيلا أن من يسمعه هو



أمتلك غيرها ..!

ضحك حنون ، ضحكا متواصلا .. وهل تستطيع خلال يومين من تنحيف هذه الكرة التي تحملها في

\_ اجل بدأت بالاستغناء عن العشاء .. وربما سالحقه



حنون صديقه، وجد انها بالكاد تلائم جسده الذي احسه اشبه بكيس منفوخ ينتظر من يوخزه لينفجر .. سعادته بفوزه بالجائزة التي ستنقله من مدون احلام الى سيد من سادة كتاب الاحلام في العالم . لم يتصل به احد ، في صباح اليوم الثالث بعد اتصالهم الاول ، انتظر وفي عقله كانت تتداعي عشرات الصور والاسئلة الملحة " هل نسوا الموعد " غير معقول " كان يسأل ويجيب حتى سمع الرنة التي جعلته يتجاوز الوهن الذي اصاب جسده ... لو.. استاذ نعتذر كثيرا على التأخير ... وبسبب ظروف قاهرة ، تقرر تأجيل حفل تتويجكم بالجائزة ليومين اخرين .. نتمنى أن تكون مستعدا ومتأنقا ، وانت تقف امام الفضائيات والاضواء .

\_ شكرا.. ساكون مستعدا.. ولكن لاتتأخروا علي كثيرا، فأنا سأموت من الجوع!

- نعم!ماذا؟
- ـ لاشيء، ساكون في الموعد.
  - \_ شكرا ....

ندم كثيرا على الهفوة التي صدرت منه وهو يحدثهم عن الجوع الذي امسى ملازما له والذي كان يمنعه من التفكير والاحساس بالحياة لانه امضى اليومين التاليين بذات الانقطاع شبه التام عن الاكل كان جسده يواصل ضموره وازرار البدلة تواصل الاقتراب من بعضها البعض .. اكتفى بالكثير من الماء والفاكهة وقليل من البسكويت .. حتى اللحظة التي اسودت الدنيا في عينيه وسقط على الارض وهو لايقوى على الحراك ..

كان مغمض العينين ، ويسمع اصواتا وطرقا على

الباب.. والرنين المتواصل لهاتفه .. رنين لم ينقطع طوال فترة اغمائه التي لايعرف كم امتدت ، لكنه كان يسمع اصوات الطرق على الباب واصوات تكسر اشياء ورنين الهاتف، الذي حاول ان يجيب عليه .. لم يستطع ، لكنه كان يسمع الصوت الذي اخبره بفوزه بالجائزة يواصل اعتذاره وكلمة التأجيل المقترنة بالجوع الدائم لكل شيء ، يأسفون للتأخير وانهم بانتظاره ، فما عليه الا ان يتأنق من اجل الفضائيات .. والاضواء .. الاضواء ذاتها التي كان يراها في سقف سيارة الاسعاف وهي تنقله الى المستشفى .. كان يرى وجه صديقه يقترب منه ويبتعد .. وجه ممرض يقترب منه يفتح فمه عنوة ويدس فيه خرطوم يبعث سائل بطعم الملح وهناك وخزات في ذراعيه

- ـ لاوريد ...
- أنزع عنه الجاكيت ..
- ـ الازرار .. لا أستطيع فتحها ..
- اقطعها .. مزق القميص بالمقص ..
- جدله وريدا .. والا فانه سيموت ..

صوت صديقه حنون يقترب منه يمسح له وجهه بقطعة قماش مبللة .. الممرض يدس الخرط وم تارة في فمه وتارة في انفه وتتواصل الوخزات في ذراعيه .. التي كان يريد أن ينزع عنهما اشياء كثيرة ملتصقة بها ..

\_ البدلة .. اياكم ان تقتربوا منها .. فهي اصبحت مناسبة من اجل الاضواء والفضائيات ..

- \_ بسرعة ... النبض ضعيف ...
- \_ البدلة .. جائزة الاحلام الكبيرة .



# شارلي شابلن يموت وحده



علي السباعي



ابتسامة شارلي شابلن ، ابتدئ صباحي بابتسامة لأنهي غروبي بابتسامة ، أبدأ عملي بابتسامة لأخافظ على مزاجي رائقاً طوال النهار حتى الغروب ، وكأنني أجامل الصباح والناس والغروب بابتسامة صادقة ترمم القلوب المخدوشة بالحزن ، أفضل أن يراني الناس بوجه تشرق فيه ابتسامة دائمة ، أمشي بينهم في الأسواق والأزقة بخطوات شارلي شابلن مرتدياً ألوان الفرح الفاتنة مرفوع

أعمل مصلّحاً للأجهزة الكهربائية الدقيقة في مدينة أور، تعلمت من زوربا حب الحياة ، وكنت كجيفارا متمرداً ، كنت معوزاً للفرح ، لابتسامات الناس ، للربيع يلامس قلبي ، للبياض ، لرؤية الألوان الفاتنة تطرز حياة الناس ، لأجواء السعادة تشرق على الناس مثلما أشرقت شمس تموز صباح اليوم الجمعة ، أشرقت فوق هامات النخيل بلون أرجواني مخضر لتشرق معها على وجهى الأسمر الجنوبي





الرأس ، لأنني انفق وقتي كله منحني الرأس عاكفاً على تصليح أجهزة التلفزيون والستلايت.

أخذت قول شارلي شابلن على محمل الجد: لن تجد قوس قرح ما دمت تنظر إلى الأسفل، آمنت برأيه : يوم من دون سخرية هو يوم ضائع، نهار يوم الجمعة مشرق ، كنت مثله مشرقاً بالمسرة ، تذكرت أنه اليوم الذي صلب فيه المسيح "ع" ، صرت أشيع

أجواء الفرحة ، أمازح الباعة المتجولين والكسبة وعمال المسطر والعتالين والصبية بائعي الماء البارد والمتسولين ، أوصي نفسي بان أكون هادئ البال منشرحاً ، لم أعش حياتي متذمراً ساخطا ، عشت بقلب أبيض راضياً ، عشتها هكذا حتى لا أصاب بالحزن ، علقت على الحائط بدل صورة السيد الرئيس فوق رأسي حكمة قالها شارلي شابلن



يحيى نقياً ودوداً بريئاً عذباً بلا حدود ينجذب الناس إليه كالفراشات ، يرنو لي ، يمسك بيده ستلايت قديماً جداً مع جهاز التحكم عن بعد ، يتلفت ويبتسم ، يبتسم ويتلفت ، تلفت إليه وابتسمت ، ينظر إلى وانظر إليه ، كان يراوح بقدميه وهو واقف وكأنه في كردوس عسكري أمر، محلَّك قف ، مكانك قف ، وبشفتين يابستين أخبرني بصوت فيه أشراقة رجاء ممزوجة بخجل مرت بقلبي ونشرت المسرة: إنه عاطل ، وعلى إصلاحه ، شعر قلبي بالسعادة ، راح قلبى يضرب بسعادة أضلاع قفصى الصدرى ، ابتسمت ، ابتسم ، ضحكت ملء روحى ، ضحك ملء روحه ، وما زحته: أنت عاطل عن العمل أم الجهاز؟ ضحك ، سافرت مع ضحكته بمزاج جديد داخل نفسى ، ضحك ملاً روحه الطاهرة ، كنت انظر طوال حديثنًا في عينيه المنغوليتين ، أخبرته بعد أن فحصت الستلايت أن الجهاز صالح للعمل وبحالة جيدة ، وجهاز التحكم عن بعد كان عاطلاً ، طلبت منه شيراء واحد آخر من المحل المقابل لمحلى، قال: ما عندى فلوس، ضحكت بشدة ، أعطيته ثمن جهاز التحكم عن بعد ، خرج فرحاً مطمئناً مبتسماً ، بيمناه جهاز التحكم عن بعد ، بعد خروجه بلحظات رج المكان انفجار عنيف ، سبقه سطوع ضوء لهب أزرق مبهر، غليان أحمر، موجة رعب ، صبراخ ، وعويل ، خرجت من ورشتى بعد انتهاء الانفجار أركض مثل شارلي شابلن لكن دونما عصا في جو ملؤه الفوضى والصراخ والدم والقتلى والجرحى والأشلاء تملأ السوق ، صار المكان بشعاً ، ريح حمراء عصفت بالسوق والناس وكل شيء ،

: لو كنت نبياً لجعلت رسالتي السعادة لكل البشر، ووعدت أتباعى بالحرية ، ومعجزتي أن أضع البسمة والضحكة فوق أفواه الصغار، ما كنت لأتوعد أحداً بنيران جهنم ولا أعد أحداً بالجنة ، كنت سأدعوهم فقط إلى أن يكونوا بشراً وأن يفكروا ، ليقرأها كل من يدخل ورشتى ، ينعتنى أبناء مدينتى بشارلى شابلين لأننى أمشى مثل مشيته ، أبتسم أبتسامته ، أدمنت مشاهدة أفلامه إلا أنني أختلف عنه في حبى للإليكترونيات ، أعيش وحيداً ، ينطبق على قول رافائيل ألبرتي: أنت في وحدتك بلد مزدحم ، بلغت درجة الحرارة 45 مئوية ، بمجرد خروجك إلى الشارع تتلظى ، أشاهد غيوماً سوداً تجمعت وسط الصر القائظ في هذا الصيف المر، وما صنعته هذه الغيوم من فيء بارد ، اعلم أنها أجواء الشؤم التي تُذهب البسمة ، أجواء تقبض القلب ، والمتبضعون يسيرون غير مبالين بالحر لأنهم اعتادوه ، حرارة أنفاس الناس تتشظى حارة هائجة تصل حد القسوة المنفرة ، وشمس الضحى القاسية التي تستمد لونها من لون العسل ، ابتسمت للشمس العسلية ، تمنيت نزول المطر، مطر مدرار، بأصوات رنانة تملؤني بهجة لألوان أكثر ابتساماً ، يمر أمام ورشتى الصغيرة وعلى الرصيف المقابل لورشتى رجال وأولاد صغار ونسوة يتسوقن ، أسمع أصوات الحياة الصاخبة ، أضحك بفرح طفولى ، يحتسى رواد المقهى أمامي الشاي رغم ارتفاع درجات الحرارة في هجير أكثر أيام الصيف قيظا ، دخل شخص على لم أرفع رأسى لأراه ، أحسست بدخوله ، كنت منهمكاً في عملي ، رنوت إليه : جارنا يحيى المنغولي ، كان



جسده مدمى ، يمسك بيده اليمنى جهاز التحكم عن بعد خاصته ، مات هادئ البال مطمئناً ، تلقى موته ببسالة ورباطة جأش، مبتسماً رغم أنف الموت وقد ارتسمت ابتسامة عذبة فوق شفتيه الشبيهتين بفم السمكة ، عيناه المنغوليتان تطالعاني بحسرة فيها لوعة ، فيها تعبير طفل مرعوب عوقب عقاباً قاسياً ، جثوت عليه غير مصدق ، راحت دموعي تتساقط عليه ، تمطره . إذ أن الناجين يعتقدون انه من فجر العبوة الناسفة وسط السوق ، رحت أصدرخ في وجوههم المرعوبة مزيلاً اللبس الحاصل ، أخبرتهم الحقيقة ، مقتله أشعل قلبى بالحزن ، شعرت بنفسى وحيداً واحتضنته ، شعرت بقلبي حزيناً على مقتله في تلك اللحظات غربت شمسه، ألقت غبارها على قلبي ، انطفأت شمسه ، سرقت منه حياته ، سرقوها ، رحت أبكى بحرقة عليه ، حلمه أصلاح جهاز التحكم والستلايت ليرى العالم ، كان طائرا مكسور الجناح ، كيف يستطيع الخروج من أور ، مر موته صاخباً وبألم كبير، مرقت فوقنا سحابة بيضاء قريبة غطت عالمنا القاسى ، نظرت صوبها وهي تحجب الشمس الحمراء المتوهجة المستديرة العمودية وسط سماء رصاصية داكنة ، دوى صوت انفجار ثان

جعلت أرض أور أرض دم، أرى الدمار طال كل شيء ، هشم موجودات السوق وجعل الناس أشلاء ، وكُل شيء منقلب رأساً على عقب ، بقع الدم تملأ أسفلت الشارع والجدران وهامات النخيل اكتوت بدماء القتلى والجرحي ، حفرة كبيرة ملئت بجثثهم ودمائهم وبضاعتهم وبضاعة المحال التجارية وزجاج واجهات المحلات محطم ، البضائع اختلطت بدماء الأبرياء ، صار شائعاً رؤية الأجساد الممزقة بعد كل انفجار، خرجت وسط الدمار مرعوباً منهك القوى والروح ، هرعت من محلى هلعاً خائفاً ، هناك حشد من الناجين ملطخ بالدم والوحل يحتشدون فوق شيء ما ، يضربونه بشده ، ظننته لأول وهلة إرهابياً ثانياً يحاول تفجير نفسه ، فعادة ما يعمد الإرهابيون إلى تفجير مزدوج ، بعد إن ينتهي التفجير الأول ، يتجمع الناس لإنقاذ الجرحى يفجر إرهابي ثان نفسه ، كل من في السوق يضرب شخصا ما ، يصرخون أمسكنا الإرهابي الذي فجر العبوة الناسفة ، صدق حدسي ، تدافعت بين المحتشدين شاقاً لنفسى طريقاً وسطهم ، بصعوبة بالغة أبعدتهم ، أزحتهم ، تدافعت معهم حتى وصلت إلى الإرهابي ، رأيته ، انه : يحيى المنغولي! قد فارق الحياة لكثرة ما تلقى من ضربات مميتة ،



# لا بحر في أيمن المدينة



أشواق النعيمي



الكون، ويرمي من على ظهره إلى صقيع التاريخ المظلم .. مازال الشاب يفتش وأنا خلفه .. سنين عجاف، هل كان يجب أن نفترق لنهرب من الموت؟ أبي أعتقد أنه حين يخدعهم سيتحايل على الموت، وسنلتقي بعد ساعات قليلة عند المعبر. لم يعلم حينها أن الموت وهو يفرد ذراعيه في المدينة أمام معابره المخيفة، كان يقهقه ضاحكا منا. فمن أي معبر مررت؟ وأي طريق سلكت؟ .... يقف

روح المدينة لم تقتلها الحرب لا تصدقوا النبوءة ..

بالكاد أجر خطواتي الثقيلة تسبقني هواجسي ، أسير وعيون تترصدني ، تحصي أنفاسي . هل مازالتْ تنتظر ؟ أسأل نفسي . سنين طويلة مرت ، الفراق قدر غير منصف ، منذ ولدت في زمن يدور عكس عقارب



الشاب. أتوجس بقلق وأنا اقترب خلفه ، عند شجرة كالبتوس وقف مناديا باسمها فأجابته الشاهدة ، هنا ترقد الشهيدة ليلى أحمد عمران المتوفية في 2017/4/20 ... أتهاوى عند القبر ...

أميّ .. يا جرحى الأبدى .. جئتك بكل أوجاعي، بأعمارنا المسروقة ، بطفولة لم تشبع من رائحة الأم ، عذرا لأنى غادرت وتركتك أمام محرقة الموت. منذ أن احتضنتك وأخي الصغير مدينة الله المنكوبة تحت أنقاضها ، أنطف أصوء الحياة في روحى، أصبحت أسيرة الماضى بخطواته الثقيلة وهو يلاحقني ، وينزرع حولي نثار ظلاله التي كلما تضاءلت قدمًا نفخ فيها بمكره الشيطاني. عاد أبي لدفنك ، لكنه لم يعثر على أخيى . جدتى كانت تقول أن سماء هذه المدينة مازالت تحتفظ بصرخات الأنبياء، مثلما تحتفظ الأرض بقبورهم، كنت أسمع صراخ أخى الصغير قبل أن يصمت ويتحول إلى جرح عميق لا يندمل. منذ أن دفنته في مقبرة قلبى .. شبحى الصغير الذي لن أشفى منه ما حييت ، مازال بصوته الطفولي يناديني .. أنا هنا .. محبوس تحت الأنقاض أكاد أختنق .. الغريب أن صوته لم يكبر رغم السنين مازال طفلا .. منذ أن تهاوت المدينة على رؤوس أنبيائها وغادروها غاضبين، رمتنا أسوارها إلى حواف الفراغ وقالت فروا إلى الله ، لا أحد يحرس الجدران والماذن . مدينة طفولتي مازالت صغيرة تمرح في رأسي ، أشد عليها خوف التلاشي والهروب ، كلما أطرق الفجر ينتابني متسرباً من قلبها آذان الحدباء ملتبسا مع أجراس الكنائس في توليفة سماوية تأخذني مع رفيف

أجنحتها إلى عمق الأزقة القديمة ، إلى بيتنا عند أيمن المدينة . كل ما تبقى من وطني الجريح حملته معي في حقائب السفر إلى هناك حيث نبتُ من جديد وكبرتُ في أرض غريبة ، رغم برودتها احتضنتا بدفء رحيم ... أرض لا أنبياء ولا رهبان ولا قداسة لها ، لكنها متصالحة مع الله ..

الريح تهدهد أغصان الكالبتوس، صوت ينبعث من بين أغصانها: ليسامحني الله .. هو أعلم بدواخلنا ونوايانا ، ما كنت هنا لو خرجنا مجتمعين ، قررنا أن نفترق لننجو أو أحد الفريقين ، وها أنت ترفلين بالحياة ، أشعر أننا إفترقنا للتو ، لما عدت يا أبنتى ؟ ريم: لم أغادر المعبر توا .. يفصلني عن ذلك اليوم سنوات حزن طويلة ، استطاع أبي إقناع الغربان الماكثين عند حدود المدينة بسوء حالتي الصحية وإننا متجهين إلى المستشفى ، غادرنا بعد انتظار مضني دام يوماً وليلة ، أيقن أبى حين أبصر سحابات دخان الموت تحوم فوق رؤوسنا ، استحالة مغادرتكما، خلنا إنكما حشرتما مع المحتجزين، انسحبنا بخطى ثقيلة مترددة لاجئين إلى مخيمات النازحين عند مدخل الإقليم يحدونا أمل التلاقي حتى .. ذلك اليوم حين اتصلوا بأبي يبلغوه بإنطمار الحي تحت جبال الأسمنت .. عاد أبي كالمجنون بحثاً عنك .. ووجدك في برادات أحد المشافي . أما أخيى فلم يعثر على جسده الصغير بين تلال ركام الخرائب الهائلة .. بحث في كل مكان ، المشافي ، المقابر. لم يكن تحت جدران بيتنا ، ربما كان يلعب في مكان آخر حين عثرت عليه إحدى القذائف الغادرة . ليتنى يا أمى ودعتك حينها وداع الفراق



رويدا حتى يأفل .. آه يا أمي لم تكن المنافي يوما أوطانا لسنوات الوجع ، ولم تكن لتطفئ نيران الروح المستيقظة أبدا المعاندة مثل ذاكرة المدينة التي ترفض أن تخلع عنها ثوب الحداد المرتق بالآلاف الوعود المراوغة .. وحده قلبها من ينصت لي ويبكي معي أولادها . لم يكن رحيك وأخي مجرد شرخ دام في قلب أبي ، بل خراب هدم كيانه .. عاش والدى مهموما بالغياب عالقا في خريف أحزانه ،

، من يبيعني لحظة من عمر الماضي ، لألثم دفء وجهك ، كم أشتهي ان أرتمي بين أحضانك ، وأسند أوجاعي على كتفيك كما كنت افعل .. آه .. يا أمي أي قدر ملعون هذا الذي سرق أعمارنا ، وساقنا نحو مفترق الطرق ، أي قدر هذا الذي دفعك بعيدا عن ضوء الحياة وتركني أعيش في براري الفقد ، كم أكره الزمن حين يتقدم ، وتشيخ المسافات وتمسي الذكريات كنجم بعيد يتضاءل ويتخافت نوره رويدا





لم يأبه لتواتر الفصول حوله حيث أكبر. فكبر هو قبل أوانه. لم يمهله المرض كثيرا حين أرداه الموت قبل سنتين. اختار مدفنه غريبا مثلما اختار منفاه . رفض العودة إلى المدينة محملا إياها أثم أنهار الدم المسال على ترابها. لم يغفر استسلامها لغربان الموت ولم يأبه كثيرا لانتصارها عليهم. أظن أنه كان يحبها حد الهروب ولم يرد أن يسجن في أتون عشق غير متكافئ.

من حافة العالم كان يكتفي بمراقبتها وهي تتعافى ببطء وتعيد ترتيب ملامحها الأسطورية أمام مرآة السماء، السماء التي رأت كل شيء، ولم تبادلها النظر. لم يعدلي هناك أحد بعد رحيل أبي. لم أحب يوما مدن المنافي الكبيرة بأضوائها القلقة، وغيومها الرمادية دائمة الحضور، قررت أن أهاجر إلى مدينتى .. العودة مثل الرحيل .. قدر.

أوقدت بعض الشموع على حافة القبر وهي تحدثه: هل تعلمين يا أمي، لم أعد خائفة من ظلال الماضي ، ظلال رغم قساوتها ومكرها، كانت تبدو أليفة حين ألمح فيها بعض تفاصيل وجهك الحبيب وأشم فيها عطر أخي الطفولي وهو يحاول أن يمد أصابعه الصغيرة ليلهو بضفائري. وهاهي تسحبني إليك بعد كل هذه السنين .. من عقر اغترابي إلى مدينتي بعد كل هذه السنين .. من عقر اغترابي إلى مدينتي عبثا حاولت أن أثني والدي عن فكرة الرحيل عنها وأزحزح رغبته في اللاعودة ومغادرة ذكريات وأزحزح رغبته في اللاعودة ومغادرة ذكريات يكن يملك طاقة المصافحة من جديد، كان يخاف العودة ولا ألومه ، المدينة ذاتها كانت خائفة وغير العودة وكيرة المدينة ذاتها كانت خائفة وغير

واثقة من مسامحة ذاتها، أبي لم يكن يعلم وهو يغادر أنها تسربت إليه وغادرت معه مختبئة في ثنايا القلب والروح.

. أما حان أوان العودة يا أبي . كلمات طالما رددتها وأنا ألمح دموعا يحاول وئدها بين جفنيه .

- لم يعد في ما تبقى من أيامي المتهالكة أمكنة كافية لحيوات أخرى غير التي عرفتها وغادرتها ، حيوات لا وجود لأحبابي فيها ، ما حاجتي لها ؟ رفعت عينيها نحو أوراق الكالبتوس تستجدي هزيز الريح .. أمي . طالما حسدتك وأنت تلتحفين دثار الأرض وتتنفسين مع رائحة التراب عبق الحضارات المندثرة ، تتلمسين أثلام سيوف ملوك آشور، وتنبشين سراديب الآلهة ، وتتجولين في عتمة عوالمها السفلية بلا وجل ، وهل تخشى ابنة الشمس متاهات الرحم ؟ من النور إلى النور أيتها الشهيدة تحفك ملائكة السماء .. هل لك أن تنادي أخي .. ؟ أمي .. لما لا تجيبين .. أين سيف ؟ هل هو من سكان هذه المقبرة ؟ هل ترينه ؟

- يا حبيبتي .. من قال أن الأموات يتلاقون . كنت أسمع نداءاته المتقطعة ، مثلك تماما .

تأملت ريم ما حولها بعيون دامعة قائلة: المقبرة هي الأرض الحية الوحيدة التي عاندت موت المدينة في ذاكرة أبي. لم ينس يوم دفنك وما أصابه من فزع لمرأى القبور الخربة التي هدم الغربان شواهدها ومحوا آثارها. قبل رحيلنا، اتصلوا بأبي وأبلغوه عثورهم على جثة طفل يحمل أوصاف سيف، عاد أبي إلى هناك للتعرف عليه، كانت المفاجأة، لم يكن أخى.



في أي مقبرة قد أعثر عليه ؟ أجيبي يا أمي أرجوك . سأبحث في كل مكان ، نهضت بعد أن دفنت آخر كلماتها "حتى لو اضطررت أن أنبش أرض خسفة العذبة".

قبل خمسة عشر عاما ...

فرقة من الجنود تمشط أيمن المدينة بحثا عن أعشاش محتملة للغربان. نحيب يائس متقطع يصدر من تحت ركام أحد الدور. اقترب واحد من الجنود نحو مصدر الصوت مستغربا وجود حي بعد هذه المدة الطويلة ، حاولوا إزاحة السقف المنهار ، فلم يستطيعوا ، استعانوا بآليات ثقيلة لفتح ثغرة يمكن أن توصل إلى مصدر الصوت ، وبعد الحفر المتواصل لساعات ، سحبوا جسد طفل صغير ينازع أنفاسه الأخيرة .. يالله ، صدرخ أحدهم . أي معجزة تلك .. بعد خمسة عشر عاما ...

سيف: إنه يومي الأخير قبل أن أغادر بلا عودة وأستريح من وجع البقاء. لاشيء يربطني بهذه المدينة ، لا أهل ، لا ذكريات ، لا أحلام أخبئ فيها رأسي ومساحات السراب المتناهي من حولي . من سأل ذلك الطفل اليتيم عن ألمه ، عن بكائه ، عن غربته .. في دار الأيتام البارد المتضخم بأعداد فاقدي الأهل مثلي .. من سأل آشور عن حروفنا الموجوعة منذ الاف الأعوام ..عن حرائق غابات الزيتون ،.. عن يقطين نُبذ من أرضه ، عن سفائن الزيتون ،.. عن يقطين نُبذ من أرضه ، عن سفائن المدينة .. سنوات مضت .. إرتأت سلطة المدينة ضم خريجي دور الأيتام إلى قوات الحماية المحلية

التي لم تعد أعدادها تتناسب مع التمدد الجغرافي والسكاني الكبير. جُندتُ لحماية المدينة .. أنا وريث الحطام ، مجهول النسب .. حين خرجت ذلك اليوم لم يكن معي غير دمي و اسمي . قبل أن أستدير تاركا مكاني ، استوقفتني شابة تبدو غريبة عن المدينة ، كانت تسأل بلهفة عن مقبرة ، سرت معها مصرا على إيصالها إلى مبتغاها ، دخلنا معا ، واستدللت على مكان القبر المنشود من خلال خارطة الكترونية ترشد الباحثين عن القبور . لوحت لي من بعيد حيث ترشد الباحثين عن القبور . لوحت لي من بعيد حيث أقف في انتظارها محترما حزنها وبكاءها على القبر . ساعدتها على الخروج من المقبرة الشاسعة إلى الشارع حيث افترقنا .

الدوامات أخذتني بعيدا، في أعمق نقطة لمحت بريق ضوء يشبه وجهها . الدوامات الرمادية ذاتها التي كانت تنتابني طفلا كلما أغمضت عينيي ، فأفتحها خائف الأهرب من ثلاثة أشباح تزحف من داخلها مادة إلي أياد هيولية تستعطف لمسة. تذكرت أن في وجوه الأشباح لمحات غائمة من وجه تلك الشابة التي قابلتها اليوم للمرة الأولى والأخيرة . منذ سنوات لم تظهر تلك الأشباح ، يبدو أنها هجرت يأسا دوامتها ، ومدينتها التي تنكرت لها ، ولم تعد تناديني .. لست أنا من قرر الرحيل .. لسكن قدري، ونبوءة وشمت على جبين المدينة تقول : "حين تسكت أجراس الكنائس ويموت الآذان في الحدباء ، حين يبكي القديسون ويرحل الأنبياء ، ستموت روح المدينة إلى الأبد ".



# ثلاث قصص قصيرة



رجاء الربيعي



### جسد الفراشة

بدأت الشمسُ بالذوبان وأطلالها اختفت وراء المرقد المذهب، بدأ كلّ شيء يشيرُ إلى الحنين، اللهفةُ إلى الوصال تكبرُ كلما اتسعت رقعة الغروب، الضوءُ الخافتُ أعطاها شعورًا غامضًا ومفاجئًا لها وكأنها تريد أن تغامر بحياتها دفعةً واحدة، مرة واحدة فقط تريد أن تكون هي، لا كما يريدونها هم، هذا

الشعورُ جعلها تطيرُ بخيالها، وتحط قبالة وجههِ المفعم بالحياة.

الحياة تستقبلها كما لو أنَّها تضحك أول مرة ، تمشي، تبوحُ للقبابِ التي حولها بهذه السعادة، النافذة السعيدة والوحيدة التي تبقى تشتاق لها كلما مرَّ الوقتُ، كم تحتاج إلى صعقات من الحبّ الحقيقي وهي تلامس الأرض وكأنها تطيرُ حول هذه القباب، هي فراشةٌ ملونةٌ تصد هجوم العشق





بلهفتها المعروفة له،

لم تقدر إلا أن تقول له: نعم أنا هنا، لم استطع إلا أن أكون كما تريد، أيُها الكاسرُ لجبروت خوفي وحيرتي، وضعت كل ثقلها في هذه النافذة الوحيدة، مسحت عرق العشق بذراعه الدافئة، وبنظرته استطاع أن يخمد اشتعال الرعشة التي اندلعت في شفتيها، كأنّها تبحث عمّا مفقود في بالها المشغول به دائما، في داخلها الآن ترقص فرحًا، (تمتمت مع نفسها) ها قد انطوت المسافاتُ وجفّ النهرُ الذي كان يفصلنا، لم يعد هناك شيء سوى، أن يقولَ: تعالى، كي نمزق لحظات الصمت بأحاديثنا الصاخبة.

السوقُ الذي كان يضجُّ بالمارةِ والمتبضعين،

وأصواتهم التي تملاً كلَّ الآذان، صار هادئًا كمدينة مهجورة، أكاد أطير، حين لامست يداه كتفي، وحين انشال كعطر يتقطر، اتساءل، ما الذي تصنعه قبلة الضوء بجسد كالفراشة؟.

الضجيع يعُودُ مرة أخرى، ولكن هذه المرة بشكل أكبر، عندما جاءتها دفعة من الخلف، ضحكت طويلًا وكثيرًا كانت تسبح بخيالها أمام تلك القبة المرصعة بالضوء.

#### فاكهة

الشارع المعبّأ بضجيج المركبات ودخان سجائر



### بريق النجوم

وحدها تعرف ان المكان موحش بدونه، وان الشوارع كلها اغلقت نوافذ الانتظار. فتحت ذراعيها لتضم المكان كله، لتحوي الحياة، تتحول من كائن منعزل الى مجموعة افكار، مازال الباب مفتوحا امامها والسيارات على سرعتها، والناس على عجالة من امرهم، للان بريق خاتمه الازرق ينبض بحركته في عينيها، كانه بريق النجوم في كبد الفجر، صوته الموسيقي يذكّرها براع ينشد لها احلى الايقاعات الباب مازال مفتوحاً لعله يدخل اللحظة ويلمُّ شتات روحها، الشارع بدأ يفرغ من المارة الا بعض الاصوات الخارجة من فرامل سيارات تزمّرُ بين لحظة وأخرى خشية عودة المسلحين الى المنطقة والازقة المحاروة.

حل الظلام بهدوء وبثقل عجيبين ماتزال درفتا الشباك مفتوحتين تنتظران القادم من بعيد محملا بالحكايات والأفراح، الشارع خال تماما الا من صوتها الباحث عنه (زيد، اين ذهبت بك الايام ،حقيبتك المدرسية تنتظر ان تملأها ببشائر النجاح ، بيتنا ينتظر ان تصدح فيه اصوات اولادك الصغار ، ها انذا كلما اوغلت بالصبر تغلغل الحزن اكثر وجعلني ادور في فلك الانتظار والوحشة ، زيد ولدي الم تعدني بالعودة ،الطيور التي حلقت ذات يوم في سمائي ، اطلقت العنان لاجنحتها وحلقت عاليا، الذئاب تعوي في الطريق وانا لوحدي افتح نافذة الامل عل حزني ياتى بك ).

الشباب، والأرصفة المزروعة بصور الشهداء المرصوفة صفا واحدا كأنهم في حفلة تخرجهم من الكليات.

فكهاني افترش رصيف السابلة منشغ لا بترتيب بضاعته ، امراة تقف قرب اشارات المرور مبتسمة تعمتر السواد، مطعم اكتظ بزبائنه وبعضهم يتطلعون ناظرين المراة التي تقف عند الاشارة فيما تعاود الرصيف مرارا دون استيعاب السروراء محاولاتها في العبور بين الشارع والرصيف.

اشتد الزحام وكأن الاصوات التي تطلقها السيارات ازيـز رصاص منبعث من بنادق مقاتلين في معركة ... صوت بائع الماء المتجول ينادي على بضاعته بينما يتنقّل من سيارة الى اخرى كانه عصفور يحط من حائط الى حبل غسيل على سطوح المنازل.

الصدراخ ارتفع من احدى السيارات ، بدا الركاب بالنزول مسرعين مرتعبين.. احدهم اسدرع راكضاً وهو يلتفت وراءه لاهثا خائفا ان يلحق به احدهم وكان انفاسه تتقطع ،النسوة بدأن بالصدراخ والسيدة تنظرهم بترقب وخوف مرددة ، "محد يشيلها بس الركبها" بني تعال وانظر ما الذي حل بهم الان ، خطواتهم تركض وتهز الارض تحتهم مسرعين لدخول المطعم المملوء بالزبائن .. شدرع الناس مهرولين لدخول المحلات على جانبي الطريق ،بدا الشارع فارغا الا من تلك السيدة التي اشترت الفاكهة ووضعتها قرب جدارية الشهداء المرفوعة الى اعلى البناية ، هاتفة بصوت ولهفة :



# سوبـــر نوفـــا\*



انمار رحمة الله



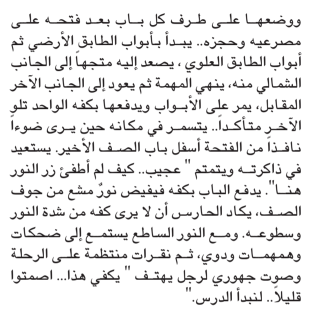
عليه الحذر في عمله:

"من يسعرق مدرسة ؟! لا شيء فيها سوى الكتب والرحلات.. أربعون سنة وأنا حارس ولم أرغير القطط في حديقتها تموء وتتكاثر"

يقربُ طرف الكوب من شفته، يرشف الشاي ويضعه على الأرض، باحثاً عن علبة السجائر خاصته. الريح تزمجر خارج الغرفة، تحرك الأشجار بعنف، وأبواب بعض الصفوف الخالية من الأقفال بدأت تلطم بصوت ارتطام معدني شديد. ينزعج الحارس من هذه الأصوات، ثم يقرر النهوض ودفع (رَحْلة)

يتلّف ع حارس المدرسة بشماغه، ثم يهم بتشغيل سخّان الشاي الكهربائي، تحضيراً منه لليلة أخرى، يبات فيها في غرفته القابعة عند زاوية المدرسة. جولتان تفقديتان له، الأولى بعد خروج التلاميذ، ينتقل بين الصفوف متأكداً من إغلاق أزرار الكهرباء، وحول سياج المدرسة ليستقر بعدها قليلاً عند ناصية الشارع، يمط الحديث مع جاره البقال. وجولة أخرى قبل أن يدخل إلى غرفته ليلاً، يتأكد فيها من خلو الساحة وما يحيط بالصفوف من ممرات ثم الحديقة. يرد على أهله حين يقترحون





XXX

يخفت النور شيئاً فشيئاً بعد نفاذ الحارس في سمكه الضوئي، واضعاً كفه فوق جبهته كمن يحتمي من سطوع شمس في ظهيرة لاهبة. يهتف بصوت فضحه ارتعاش شديد من هنا..؟ ماذا يحدث..؟! ما هذا الضوء وكيف دختلم؟!". التلاميذ يجلسون بشكل مرتب، تلاميذ ضوئيون، عيونهم يتسرب منها بريق مشع، وشعورهم تتماوج كشعلات نيران متقدة. حقائب وكتب ضوئية، وأصوات ضحكاتهم حين سمعوا تلك الكلمات من الحارس كانت ذات صدى يتكرر ثم يذوب في فضاء الصف.. يهتف الحارس بصوت عال" يجب اخبار المدير. يجب إخبار دائرة التربية.. ماذا تفعلون هذا في هذه الساعة، وما هذا



الضوء.. يا ربي .. أنا أحلم أم ماذا ؟!.. عليّ النزول والاتصال بالمدير والشرطة فوراً". يلهث الحارس بعد جملته الأخيرة، وزاد لهاثه حين وضع الرجل الضوئي كفه على كتف الحارس وخاطبه بصوت صدوي رخيم" اهدأ... أبا جابر.. إلا تذكرني؟!". أرتعشت ساقا الحارس وهو يطالع وجه الرجل.. ثم خرجت الكلمات من فم الحارس متقطعة بحشرجة "من...؟ أستاذ زكي.. رحماك ياربي.. استغفر الله... أعوذ بالله... أستاذ زكي..؟!! ماذا تفعل هنا". ضحك المعلم وضحك التلاميذ و ردَّ الرجل على الحارس تلاميذي إلا تذكر؟.. يخاطب الحارس المعلم قائلاً " ولكنك متوفي .. أنا بنفسي حضرت مجلس عزائك قبل ثلاث سنوات!!.



الصف ناثراً رذاذا ذهبياً، قائلاً: أنا عدنان.. توفيت في حادث سير التالي ( يهتف المعلم): أنا سمير.. توفيت بمرض عضال أنا معتز.. توفيت في القصف أنا أحمد.. غرقت في النهر.. أنا أمين .. توفيت في انفجار مفخخة.. أنا... أنا... أنا...

ينتهي التلاميذ من تعريف هوياتهم .. يشكرهم المعلم..

يضع الحارس شماغه على وجهه وينحب.. ×××

يستأذن المعلم من الحارس" لقد أنتهى درسنا الليلة" يقول ثم يطلب من التلاميذ تجهيز حقائبهم الساطعة، والخروج بانتظام من باب الصف..." إلى أين ...؟!" يهتف الحارس فيرد عليه المعلم (أستاذ زكي): "إلى المنزل... هناك.. في (سوبر نوفا) ويشير بأصبعه صوب السماء ذات النجوم المتلألئة لياتها.. يطير التلاميذ سرباً الواحد تلو الآخر، ثم يشكر المعلم الحارس ويودعه خارجاً من الصف محلقاً وراء تلاميذه، فتحل العتمة في الصف. يخرج الحارس ناظراً إلى الأرواح المحلقة صوب النجوم.. في اليوم التالي تتوالى التلاميذ إلى المدرسة أفواجاً كعادة الدوام الرسمي الصباحي، يتجمهر التلاميذ في ساحة المدرسة، يقف المعلمون بوجوه جامدة. يُقرأ النشيد كما هي العادة ثم ينصرف الجميع إلى صفوفهم. يطالع الحارس وجوه تلاميذ الصباح،

بعد منتصف الليل.. نتجمع هنا دائماً (يقول المعلم) أنتم من الجن .. أنتم أرواح.. دخيلك يا ربي.. أعوذ بالله.. غادروا المكان.. بسم الله الرحمن الرحيم، أعوذ بالله من... (يصرخ الحارس مغمضاً عينيه) يضحك التلاميذ..

#### xxx

يجلس الحارس على الأرض، يتلمّس ساقيه اللتين خارت قوتهما. يطالع بفم متيبس المشهد أمامه، ويطالع المعلم (أستاذ زكي) الذي يلوّح للتلاميذ ثم يمسك كتاباً يسيل منه رذاذ ضوئي ذهبي. يترك الحارس المعلم ويظل يطالع التلاميذ لبرهة ثم ينفجر متسائلاً:

- أستاذ زكي.. هل هؤلاء التلاميذ أرواح مثلك؟ يبتسم المعلم ويجيب :
- نعم بلا شك.. هؤلاء كلهم تلاميذ أنا درستهم في هذه المدرسة، لقد توفينا جميعاً. سأجعلهم يعرفون أنفسهم أمامك.. لا بأس.. أنت ضيفنا هذه الليلة. يشعر الحارس بالراحة، بعد أن وضع كفه على
- على رسلكم معي.. صدري يؤلمني.. قلبي يكاد يتوقف

صدره قائلا

- يهون عليه المعلم ثم يقف متوسطاً الصف ويشير إلى التلاميذ قائلاً:
- من اليمين.. كل تلميذ يعرّف نفسه ويعود إلى رحلته

يطير أول تلميذ جالس على اليمين، محلقاً في فضاء



ويتذكر مشهد ليلة البارحة. مسترجعاً مشهد تحليق زملائهم المتوفين صوب النجوم. يتأفف ويشبك كفيه وراء ظهره ويغادر صوب المنزل بعد أن سلم المدرسة للإدارة كما هو المعتاد.. يتمتم مع نفسه أثناء سيره" لن أخبر أحداً بما جرى حتى أهلي.. سيقولون عني مجنوناً خرفاً.. أفضل خيار عندي هو الصمت".

#### ×××

يشغل الحارس ( أبو جابر) سخان الشاي، ويضع سيجارة في فمه، متشوقاً إلى رؤية المعلم وتلاميذه مرة أخرى."

إن لم يأتوا الليلة سيتأكد لي أن ما رأيته البارحة كان وهماً" (يخاطب نفسه).

ينتصف الليل فيخرج الحارس من غرفته ليطالع المدرسة التي تغط في عتمتها. يصعد السلم المؤدي إلى الطابع العلوي، يقترب من باب الصف الأخير فيرى ضوءاً يتسرب من أسفله فيبتسم...

#### XXX

( بعد مرور سنة) يغني التلاميـذ الضوئيون نشيداً بمساعـدة الأستاذ

زكي. يُفتح الباب عليهم فيدخل الحارس (أبو جابر) فيتوقف الحضور عن الغناء مرحبين بأصوات متفرقة به. يضحك الحارس ويخاطب المعلم "أنا انتظركم أستاذ زكي.. متى تنتهون؟". يرد عليه المعلم "لم يبق لدينا الكثير.. نشيد الذكريات حفظناه وصيرت أختبرهم به.. أنت ماذا فعلت؟". يجيب الحارس وعلى وجهه ابتسامة عريضة "أنا ذهبت إلى غرفتي وطالعت أغراضي.. أخذت جولة حول المدرسة، لم يكن الأمر كما في السابق، لقد كنتُ سابقاً أنهي عملي بدقة، أما الآن...!". ضحك المعلم وقال لأبي جابر الحارس "لا بأسن.. أنت الآن أكثر راحة من ذي قبل.. سننتهي وشيكاً ونرحل ".. ينهي المعلم درسه ويطلب من تلاميذه أن ينتظموا طيرانا في الفضاء. يطير التلاميذ فرحين صوب (سوبر نوفا)..

ينده المعلم على الحارس "ها... أبا جابر.. هل حان وقت الرحيل أم ماذا؟".

يردُّ الحارس متمتماً "نعم بلا شك... هيا بنا.. كنت فقط أتأكد من المدرسة.. اللعين الحارس الجديد لا يبات فيها مثلى سابقاً"

يربت المعلم على كتف الحارس، فيتساقط رذاذ ضوئي مذهب من كتفه، ثم يطير الاثنان صوب السماء.

× سوبر نوفا: حدث فلكي يحدث خلال المراحل الأخيرة لحياة نجم ضخم، حيث يحدث انفجار نجمي هائل يقذف فيه النجم بغلاف في الفضاء عند نهاية عمره، ويؤدي ذلك إلى تكون سديم ينشأ، يكوّن غلافاً من رذاذ ضوئى في الفضاء شديد البريق.

# قصص قصيرة جدا

## فاهم وارد العفريت



## وفاء

عند فجر أحد الايام الراحلة إستيقظت القبيلة الكبيرة على أصوات إطلاق عيارات نارية كثيرة ، فعلم الجميع ان شيخ القبيلة قد مات ، ثم مات ابنه الوحيد ، فمات بيت الشيخ ، بعده مات الكرم في القبيلة ، ثم مات بيوت الشعر التي كانت مجاورة لله الواحدة تلو الآخرى ، وهي ترحل لتنضم الى

القبائل المجاورة والبعيدة ، لم يبق في الديار سوى الكلاب التي كانت تحرس الذكرى وعبق المضارب التي اكلت من كرمها ذات يوم .

### ذكري

نظر من خلال زجاج سيارت وباعية الدفع الى صفوف العاطلين عن العمل ، فطافت فوق رأسه



#### جنة

عندما طرد آدم واخرج عنوة من الجنة لم نحزن كثيرا ولم نهتم لذلك الامر لأننا لم نكن نعرفه بعد، ولكن

الساعات الطوال التي كان يقضيها تحت لهيب الشمس المحرقة وهو يقف مع هؤلاء العمال، وقبل ان ترتطم ذاكرته بحدث آخر رفع زجاج سيارته المظلل وابتعد سريعا.

#### صناديق

فشل في الحصول على أصوات من صناديق الاقتراع ، فتوجه الى فتح صناديق السلاح .

### امنية

حدق بخياله نحو البعيد بينما وقفت اشارة الصليب أمام رأسه ، أراد ان يحتضن أولاده الصغار ليقبلهم ، منذ أيام ولم يلتق بهم ، ولكن رصاصة القناص الغادر كانت أسرع من حلمه .

#### يتامي

كانت أيديهم مكتوفة نحو الخلف ، وعيونهم بين فوهات بنادق الملثمين ، إلا أن قلوبهم كانت هناك تطبع قبلة حب أخيرة فوق وجوه اطفالهم الذين سيطلق عليهم الناس يتامى.





حينما عرفنا إن جدنا آدم يسكن الجنة حزنا كثيرا ، لأنه لم يأخذنا معه رغم إننا مازلنا كل يوم وفي كل لحظة نقلًد وبكل مثابرة وعناد جدينا الخالدين هابيل وقابيل في قتل بعضنا البعض.

#### مج

مدن الثغور المنهوبة بإسم الفتوحات.

في مساجدهم العامرة بالخطب التي ليس لها في

عالمهم إلا رنات كتلك التي تقوم بها أجراس كنائس

في زمن موغل بين مئات من السنين الراحلة كانت الصحراء تحتضن كل شيء، أجساد الموتى، والراحلين، وهمسات المحبين وما يدور بينهم حتى التقبيل، وتحتكر الأصوات وحمحمة الخيل وجميع كلام الشعراء القديم والمخضيرم والذي قيل، كانت تسجل وحدها حكايات أبرهة وجيشه من أصحاب الفيل، كانت البيد قبائل تتناحر فيما بينها ولطالما كان الرمل فوق مجدها يميل، الدم يضيء غارات الرجال الفوارس ويبتسم بوجه السيوف حينما يسيل، والذين يمموا وجوههم شطر الخيام ليختبئوا خلف صيحات العجائز الهزيلة تساقطت فوق قسمات عيونهم الحانية طبول الرحيل، القليلون من الأفذاذ لملموا ماتبقى من مجد فلم يرضخوا ولم تتدنس سيوفهم بدم أي قتيل.

### ابتسامة

رأى جشة مرمية في العراء عند مفترق أحد الطرق، فتسلقت أقدامه سريعا أدراج الرياح، ليفر مرعوبا من رؤية ذلك المشهد، وبعد شهور وأثناء مروره بأحد الدروب المقفرة شاهد رأسا مقطوعا سابحا بالدماء، لم يفر ولم يترك اقدامه تتسلق الريح، بل

#### بيت

في بيت الصفيح المتجاوز على الاعراف البلدية السائدة في تلك المدينة ، ليل بارد يشبه الثلج ، وامرأة وحيدة تلعن بصمت نكبات وويلات الحرب التي تركتها بمفردها تلتف حول أيامها الموحشة تراتيل الحنين ، لتطوف بجسدها المشتاق جدا لدفء أي رجل حتى وإن كان ممن تقذفهم حماقات السنين في الانقلاب على كل ماهو مألوف .

#### فتوحات

حلم البهلول يوما ان الطوفان آت وهو مغرق بغداد لا محالة ، مات الكثير من النخيل منتحرا ، وتزاحم الكثير من المراكب والسفن عند شواطيء دجلة ، وتجمهرت اعداد الجند والعساكر في احياء وشوارع عاصمة الخلافة كافة إستعدادا لأي طاريء محتمل قد يستغله اعداء الإسلام لزعزعة أمن المسلمين ، التجار والمتنفذون حزموا كل ماخف وزنه وغلى ثمنه واستعدوا لكل إحتمال ، وحدهم الفقراء الذين لم تصبهم نبوءة البهلول باي هاجس إحترازي لان لجج الفقر قد أغرقتهم من زمن بعيد ، فلا أموال الثغور البعيدة تنجيهم من فقرهم ولا أدعية المآذن



بقي في مكانه لايفكر في شيء إلا في ذلك الرأس وسر هذه الإبتسامة المطبوعة فوق شفتيه الداميتين

#### سم

رسمت الدجاجة الجائعة سنبلة وكستها باللون الأخضر ، ثم بعد ذلك اعادة تلوينها لتكتسب اللون الاصفر ، ولفرط جوعها وإشتياقها للطعام رسمت بسرعة بعض حبات القمح حول السنبلة ، عندها إفترشت تلك اللوحة وهي تبحث بجد عن حبات القمح.

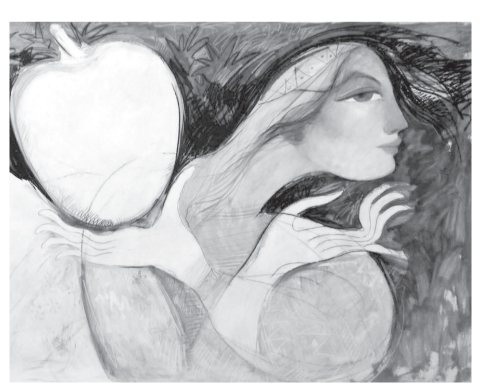
## لوحه

رسمت ( روان ) وردة حمراء ، قلبت عينيها في الرسم

فارتجفت الدم أحمر النار حمراء الشظايا حمراء، حمراء دامية سقط من أناملها القلم، فتوجست من أن تمسك علبة الألوان، تركت كل شي في مكانه فكانت لوحتها بلاعنوان.

#### عورة

فيما مضى كانت الخيام تستر عورة البداوى، والخيل تستر عورة المسافرين، والاغنام تستر عورة الجائعين، والمطريستر عورة الصحارى، وكانت السيوف تستر عورة المتحاربين، وكان المعدنان الذهب والفضة يستران عورة بيت مال المسلمين، واسواق الشعر تستر عورة الشعراء واصحاب





على ذلك السكر الل.م.الل.ح، وغفت غفوتها الاخيرة.

### طواف

قال الصائغ هازئاً بالرجل المحدودب الذي تقدمت عصاه قبل قدميه لتلامس أرضية المحل المزخرفة الرجل الريد شراء ذهب ام فضة...؟ ارتعشت يد الرجل واهترت عصاه، وقبل ان يبتلع ريقه قال ؛ بل اريد نقداً مما رزقك به الإله، امتعض الصائغ وقبل أن يقول العبارة التي اعتاد على سماعها من اصحاب المحال التجارية (يعطيك الله) حمل جسده الواهن لتطوف في دروب اخرى خطاه ...

#### قبطان

القبطان شديد السطوة اتى متوسلاً ذليلاً، فوبخته حبال الاشرعة الغليظة قبل ان تتصارخ بوجهه اصوات البحارة البائسين القابعين قسراً بين اروقة تلك السفينة، احد المتطفلين لم يهتم باللغظ الذي كان يدور فوق السطح وبين العنابر بل اعطى كل ما يملك من وقت للقبطان، حتى رأى بصورة لم يحدثه عنها احد كيف ان النوارس تطايرت مذعورة حينما ارتطمت بسطح مياه الشاطئ الضحلة جثة مدماة لرحل كان قبطانا

المعلقات المخضرمين ، واليوم من يستر عورات هؤلاء المثقفين .

#### سؤال

قال الولد الصغير لوالده بعدما امعن كثيرا بالتحديق في القفص المعلق امامه وبحركة العصافير بين قضبانه المتشابكة؛ لم لا نملك اجنحة نطير بها كتلك العصافير المغردة في حديقة دارنا 00؟ تفاجأ الاب بذلك السؤال المباغت فلم يعثر على جواب مناسب ولكنه انتبه لفكرة السؤال فقال لولده ؛ ولماذا اجنحة العصافير التي في الحديقة وليست تلك الموجودة امامنا الان في القفص ... ؟ ابتسم ولده وقال ببراءة وعفوية الاطفال ؛ الا تراها ياابي محبوسة في ذلك القفص الظالم ولا تملك حرية الطيران ......!

### غفوة

طارت الذبابة مرارا ، طافت أرجاء ذلك المحل التجاري المخصص لبيع الاملاح ، بحثت كثيرا وطويلا ، استخدمت حواسها المختلفة ، أجهدت نفسها واجنحتها ، وحينما يئست لملمت جناحيها وكفت عن التحليق ايقنت ان البحث غير مجد ، منت النفس بفكرة ضحلة واعتبرت ان هذا الملح الكثير ما هو الا قطع سكّر لذيذة ، فكوّرت جسدها المتعب



# النقد العراقي الحديث وسؤال المنهج

يستند النقد الحديث إلى مفاهيم معرفية متولّدة من مرجعيات نظرية وفلسفية ، ثم يأتي المنهج النقدي بوصفه المنطقة التي تتفاعل فيها المباديء النظرية والتجريدية مع الممارسة الفعلية والإجرائية عبر حركة العلاقة المنشغلة في معالجة القضايا الأدبية ، والنظر في مكوناتها الجمالية وتحولاتها الإبداعية

والمتمعن في النقد العراقي الحديث يجد اشتغالاته اجرائية أكثر من كونها تنظيرية ، وقد يعود الأمر إلى طبيعة المناهج الحديثة ذات الأسس الفلسفية الغربية ومجيئها بصورة مكتملة، ومن عقل نقدي مختلف ، خاض جدلاً معرفياً عميقاً، حتى وصل المنهج حاملاً تصورات اجرائية متباينة ومنفتحة على قراءات متعددة ، وقد يعود الأمر إلى الاقتناع بما يقدمه المترجم للناقد العربي، وما عليه إلا أن يصدق ترجمته، وربما تبزغ مسوغات أخرى لما تطرأ بعد على الذهن النقدي!.. هذه الإشكالات المعرفية كانت حاضرة في ندوة "مجلة الأديب العراقي" وهي تضع نصب عينيها أهمية عقد الندوات المتخصصة، التي تغني المشهد الثقافي، وتدفع بالجدل إلى أقصاه لاستيقاظ الآراء المختلفة واستبصارها في حوار شفاهي، بمشاكسة ثقافية ومعرفية... مستضيفة عددًا من النقاد العراقيين ليتجادلوا ويتحاوروا في النقد العراقي الحديث وتحولاته المنهجية، والعلاقة الجدلية ما بين الناقد والمنهج، إضافة إلى علاقة النقد بالأيديولوجيا. فكان ضيوف المجلة : د. نادية العزاوي، ، ود. صبحي ناصر حسين ،ود. صالح زامل، و د. خليل شكري الهياس، والناقد علي الفواز \_ حضر في منتصف الندوة \_ في واحدة من أهم الندوات التي تفتح جدلاً لن ينتهي في المتون النقدية العراقية ..





شعراً أم سرداً أم نثراً؟

د. نادية العزاوي: سؤال مهم، مع الاختلاف في مسألة تحديد الحداثة في النقد، أعني أن الجهد النقدي العراقي، برمته، قابل للفحص، لنكتشف بعد ذلك الصلات والروابط بين أجياله. ربما تبدأ الانطلاقة المهمة في النقد العراقي لأقلام عراقية مهمة بغض النظر عن موضوع التوصيف على يد علي جواد الطاهر، في تبنيه لمشروع الناقد، وخصائص الناقد وسمات الناقد. وكانت المقالات الأولى التي طرحها تنطلق من الحاضنة الثقافية الفرنسية، التي تزود بها عند مجيئه في الأربعينيات. وهي مرحلة حبلى في الثقافة العراقية، على كافة الصعد والميادين، منها النقد – بغض النظر عن طبيعة والميادين، منها النقد – بغض النظر عن طبيعة

د. احمد الزبيدي: نبدأ من الأستاذة نادية العزاوي.. ثمة ظاهرة في الثقافة العراقية تتمثل في تقسيم الشعراء العراقيين الى أجيال صاحبت الحداثة الشعرية، فإذا ذُكرت الحداثة لا يغفل ذكر بدر شاكر السياب أو نازك الملائكة بغض. وفي ندوة الرواية العراقية توجهت بالسؤال للدكتور شجاع مسلم العاني عن امكانية تقسيم المنجز الروائي العراقي العاني عن امكانية تقسيم المنجز الروائي العراقي غائب طعمة فرمان، واعترض علي بدر وقال: إنها غائب طعمة فرمان، واعترض علي بدر وقال: إنها بدأت من محمود أحمد السيد، لأنه كتب رواية على روايته... هل يمكن أن نحدد الانطلاقة العلمية للنقد العراقي الحديث؟ من أين نبدأ بالحداثة النقدية في العراق؟ من هم أصحاب الأقلام النقدية؟ سواء كان

المنهج-، وكان يحمل في جعبته الكثير، وواكب المنجز الإبداعي العراقي، وسلط الأضواء على تجارب كثيرة لها أهميتها. وجاءت أصوات في الوسط الأكاديمي من الجيل التالي: الدكتور شجاع العاني، وعبد الإله أحمد ومشروعه الذي طرحه عن الرواية والقصة العراقية، وجهده في هذا المجال وعلي عباس علوان، وهم من الأسماء المهمة ليس فقط في الميدان الأدبي، وإنما في المسرح والتشكيل. وجميل نصيف، ولا ننسى الدكتور عقيل مهدي. ثم جاءت أسماء أخرى مثل الأستاذ فاضل ثامر، وحاتم الصكر، وكل

جيل كان يقدم روًى وإضافات ومواكبات، للإنتاج الإبداعي العراقي. وهذه الأسماء عملت على تأصيل المنجز الروائي، والمسرح العراقي في بداياته المتوهجة، فنيا، في الخمسينيات والستينيات وكانت هناك متابعات ودراسات مهمة.. في الوسط غير الأكاديمي لا يمكن أن نغفل نهاد التكرلي، ومتابعاته الدقيقة، جدا، على مستوى المصطلح، والمعالجات والروًى. ولذلك أقول على الرغم مما يشوب الحركة الثقافية العراقية من اللامؤسسية، لا يمكن أن نغفل جهد أسماء نهضت بالثقافة العراقية بشكل كبير وقدمت الكثير إلى درجة أن كتبهم لتلك المرحلة تعد اليوم مراجع لا غنى عنها لكل الدارسين؛ بعد جهد طويل يمتد إلى أكثر من نصف قرن. وربما يقول البعض بتكريسها للشعر.. أشير إلى قرن. وربما يقول البعض بتكريسها للشعر.. أشير إلى أنها انفتحت على القصة والرواية والفن التشكيلي



علي عباس علوان



شجاع العاني

والمسرح والمقالة بتعشيق جميل، ما بين النتاج الإبداعي العراقي والنتاج النقدي بخطوات استباقية وأحيانًا بشيء من النكوص. وعلينا أن لا ننسى أن المجتمع العراقي يعيش حالة من العنف والمتغيرات السياسية العنيفة، وهي تلقي بظلها، بشكل أو بآخر، لكن المتابعات النقدية ظلّت مستمرة. بعضها يستمر وبعضها يتراجع، وقد برزت أسماء كثيرة في هذا المجال والحراك متواصل وهو بركة كما يقال.

د. احمد الزبيدي: في أروقة الاتحاد، يتداول الكثيرون مصطلح "الناقد

الاكاديمي في رؤية للتمييز بين الناقد الأكاديمي عن سواه .. إلى أي حد يمكننا النظر إلى مصطلح الناقد الاكاديمي – إن صحت التسمية –.. هل هو الناقد المتعالي !? كيف تنظر إلى توصيف هذا المصطلح؟ وهل انتجت الجامعات العراقية نقاداً أكاديميين؟، وقد ذكرت الدكتورة نادية العزاوي أسماء أكاديمية مهمة، انطلق جهدها النقدي من خلال العمل الاكاديمي.

د. صبحي ناصر: قبل أن نجيب عن هذا السؤال، علينا أن نعرف النقد. ولعلي لا أضيف شيئا إذا ما قلت: إن النقد هو كشف جديد للمعنى الإبداعي في السرد أو في الشعر، وأنا، شخصيًا، لا أفرّق بين النقد الأكاديمي والنقد غير الأكاديمي، ولكي أدخل مدخلاً صحيحًا الناقد هو الناقد، لأن النقد هو النقد. يبقى الناقد هو ذلك الناقد. وعلى سبيل المثال لو قُيض



لعلي جواد الطاهر أن ينزع منه لقب الدكتوراه كان سيبقى ذلك الناقد... والناقد الأكاديمي الذي يقوم بعملية النقد، له آلية ومنهجية أخرى، لعلها تتميز عن الاخرين بتنظيم أفكارها وتبويبها بشكل صحيح. أما إذا عددنا النقد ابداعاً فسيشمل ذلك الناقد الاكاديمي الذي يحمل شهادة أكاديمية أوالذي يقف خارج هذا السياق. وهناك أمثلة كثيرة، جدًا، يتساوى فيها نقاد غير أكاديميين مع الأكاديميين. وهناك من تفوق على الأكاديميين. أعني ليس لدينا مقياس للتفوق، لأنه موضوع اعتباري. ولا أحد ينكر ما قدمه المرحوم علي جواد الظاهر وما قدمه فاضل ثامر. أحدهما أكاديمي والآخر ليس أكاديميًا. ومعنى ذلك يتلخص في أن موضوع الخلق والابداع ومعنى ذلك يتلخص في أن موضوع الخلق والابداع.

لكن تنظيم هذا الخلق وترتيبه وتبويبه وتنسيقه وتحسينه ربما يقع على الأكاديمي.. وأقول بصراحة هناك من غير الاكاديميين قد نهضوا بما نهض به الكثير من الأكاديميين. النقد الاكاديمين. مصطلح يبتعد وربما في المستقبل سيضمحل ، إذ تبقى مسألة الاستحقاق الشهادة والتدريس

بالجامعات . ولكن هذا كله لا يصب في موضوع التمايز ما بين النقد الاكاديمي وغير الاكاديمي، وربما دخل المصطلح بشكل غير صحيح في هذا الموضوع.

د. احمد الزبيدي: يرى الدكتور صالح زامل أن الناقد الأكاديمي أكثر صرامة في الالتزام بالمنهج. ولا يقبل بتحولات الأداء بين المناهج بشكل سلس خارج المنطقة الأكاديمية، وهو أكثر حذرا في التعامل مع المنهج والأكثر تمسكا بالمنهجية من سواه. كيف تنظر إلى رأيه؟

د. صبحي ناصر: نعم. هذا الرأي صحيح، لأنه قد عود نفسه في دراساته الأكاديمية الطويلة واطلاعه على ما كتبه الأكاديميون الاخرون، ولذلك تراه يتشدد في المنهج، ولا يريد أن يترك ثغرة في المنهج.

وأكرر ما قلته، قبل قليل، أن الناقد الأكاديمي ينظم، وتحت هذا التوصيف يمكننا تأكيد التزامه. وأعني التنظيم المنهجي. ولكن يبقى وتوجهاته ومنهجه الابداع والخلق الإبداعي، الذي يسلكه. القضية هي تم بعد ذلك يأتي التركيب المنهجي، التركيب البحثي الصحيح الذي يخدم النقد.

## نادية العزاوي:

لا يمكن أن نغفل جهد أسماء نهضت بالثقافة العراقية بشكل كبير وقدمت الكثير الى درجة أن كتبهم لتلك المرحلة تعد اليوم مراجعَ لا غنى عنها لكل الدارسين.



لكن الاستعمار الفرنسي في مصر يختلف عما هو في المغرب العربي. ربما مبعث ذلك يعود إلى التاريخ المصري، الذي تم اكتشافه بوقت مبكر. ويتعلق ذلك بالتوصيف الغربي للحضارة المصرية التي اعطاها شيئا من الزهو والخصوصية. وصار استقبالها للمنهج الغربي بحوار. وهذا الحوار قد يبدو ابتداء غير متكافئ، ولكنه قدم فهمه للثقافة الغربية. وبالتأكيد هذه الحاضنة المصرية كانت مؤثرة في العراق وإن كانت هناك رحلة للعراق مبكرة في أوروبا تتمثل بأسماء وأعلام منهم: علي جواد الطاهر، وداوود سلوم، وعناد غزوان، وعلى الزبيدى. هؤلاء أصبحوا، فيما بعد، أعلام في

الثقافة العراقية، لكنهم غير منقطعين عن التمثيل المصرى. وحتى سفر هؤلاء كان عبر مصر. والوقوف عند مصر بهذه الصورة، ترك أثره فضلا عن أن النهضة في مصر، نهضة مبكرة خاصة في مجال المعرفة، وإن كنّا نقيس النهضة غالبا بالشعر، ونهضة الشعر في مصر يمثلها البارودي. وعندنا من هو أسبق منها في العراق، عندنا عبد الغنى جميل، وقصائده السياسية المعارضة التي تقابل قصائد البارودي السجنية، والتي تمثل المعارضة، والنهضة بصورة من صورها، فاذا كان البارودي قد نقل الشعر من المنامات ومن الخيالات، لدينا من ألصقها بالواقع. في مجال المعرفة، كان المصريون أكثر أهمية في هذه د. احمد الزبيدي: يقول أدكار موران في كتابه المنهج: لكل نظرية لابد لها من منهج ميداني يترجم أفكارها ومبادئها العامة في ضوء مثلث: الفلسفة والنقد والناقد. هل ترى ثمة أزمة في النقد العراقي استنادا إلى هذه الثلاثية؟ لاسيما وأنت من المعنيين بهذا الموضوع في كتابك "مناهج النقد الادبي". د. صالح زامل: قبل أن أجيب عن سؤال أزمة النقد العراقي. أود أن أعقب على بعض مما تداولتم فيه من الأسئلة السابقة، أقول: إن ما وصفه الأساتذة الأفاضل فيما يتعلق بالحداثة والنقد العراقي وما يتعلق بالناقد الأكاديمي سليم جدًا. وأحب أن أضيف قضية موسوعية، قضية تتمثل في

علاقة الحداثة بالنقد العراقي.. الحداثة في النقد العراقي لها صلة بالواقعة العراقية، وهي واقعة تختلف عن البلدان العربية الأخرى. فمصر متمثلة بالثقافة الأوربية وثقافتها ثقافة تمثيل، ولعل ذلك يرجع إلى المرحلة المبكرة للجامعة الأوربية ورجوعها إلى مصر، لتقدم ما اكتسبته من معرفة. وحاولت أن تتمثل هذه المعرفة. وكان الاحتكاك الأول للمنهج في هذه المرحلة متمثلاً بمحمد مندور، الذي قدم لنا هذه الحكاية، حكاية المنهج من خلال كتابه النقد المنهجى. والمغرب العربى علاقته منصهرة بالثقافة الفرنسية وترجع هذه العلاقة إلى طبيعة الاستعمار الفرنسي. مصر أيضا مرت بمرحلة الاستعمار،



عناد غزوان



داود سلوم

القضية.. والعراق كان ممراً للغزاة وممراً للثقافات، وكل غاز يأتي بثقافته ... هذا الممر بالتأكيد يكون في منأيً عن المباشرة ولا يأخذ أشياءه مباشرة ويحتاج إلى وسيط اخر.. فالصراعات التي قامت في العراق، هي صراعات آخرين. وكان الفضاء العراقي فضاء لتحقيق صراعات الاخرين. الاسكندر حارب الفرس في العراق. والصفويون والعثمانيون كانوا يتصارعون في العراق وليس على أراضيهم. هذا الصراع صنع من العراق فضاءً فاتراً. حيث إن صلة العراق بالدولة العثمانية كانت صلة مباشرة ولصيقة. وهذا يختلف عما هو في مصر لأنها متحررة.. وهذا يترك أثرًا على انتاج المعرفة. والمغرب العربى كان أكثر ملامسة مع أوروبا منذ مرحلة ما قبل الاستعمار. لذلك أنا أميز بين ما هو متمثل في الحداثة وبين ما هو منصهر فيها.. هذا الامر كان موجوداً بشكل طبيعى في العراق إلى

الثمانينيات. أعني أن القابلية والقدرة على التمثيل كانت حاضرة. فعلى جواد الطاهر رغم الاتهامات الموجهة له بخصوص الانطباعية وكذلك عبد الجبار عباس وقد تعرض للاتهامات ذاتها بشكل موتور. وبعض الحداثيين شتموا ناقداً مثل ياسين النصير بشكل مباشر. وهذه

المواجهة فيها شيء من النزق الذي يتعلق بتمثل الحداثة الجديدة، أو تمثل الحداثة الأوربية المتمثلة في الثمانينات بشكل كبير. وفؤاد التكرلي واحد من الذين ترجموا اتجاهات النقد الفرنسى الحديثة بما فيها البنيوية والاتجاهات الأخرى التي تمثل نزعة الحداثة في النقد.. أقول: إن الحداثة العراقية، في مجال النقد، كانت حداثة فاقعة، ومتصلة بواقعة سياسية كانت النقد فيها يغرّد في منطقة ثانية، ولعله كان ممثلاً للواقعة التي تريدها السلطة.، بدليل أن السلطة نفسها تبنت هذا الخطاب النقدى الجديد أو المعاصر. وقد رافق هذا الخطاب مجموعة من الأسماء منهم مالك المطلبي و.. النح هذا الاتجاه وإن كان الآن يدعى أنه يمثل شكلاً من أشكال المغايرة أو الهروب من السلطة، أنا أراه ليس كذلك، إنما كان معبراً لما ينسجم مع النص، الذي ولد في الثمانينات والذى كان منشغلا بانبهار اللغة ومعجمها أكثر من علاقته بواقعة الحياة،

بصناعة الحياة ونزيف الموت المجاني الذي كانت تمثله الحرب العراقية الإيرانية . وكان النص غير منتم لهذه الواقعة . وكان النقد أيضا يحاول أن يؤسس لشكل من أشكال الحداثة بهذا الاتجاه ، ولذلك ظل هذا النقد قاصراً عن أن يكون بشكله الطبيعي إلا في

### صالح زامل:

إن الحداثة العراقية في مجال النقد، كانت حداثة فاقعة، ومتصلة بواقعة سياسية كانت النقد فيها يغرّد في منطقة ثانية.



مرحلة لاحقة في التسعينيات، وفيها كان بإمكاننا أن نرى تلمساً حقيقياً للحداثة في النقد العراقي، وهذا كان في المجال الأكاديمي، لأنه في ظني أن الاكاديمية تمثل أهمية للاعتراف بالاشتغال النقدي.. نعم هناك خطابان: خطاب خارج الجامعة أو خارج الأكاديمية وخطاب النقد الاكاديمي. وأي خطاب خارج الجامعة يحتاج إلى تحصين الاعتراف الاكاديمي لكي يأخذ موضعه. ولهذا فان حركة الحداثة التي بدأها الخطاب الذي يشبه الخطاب الشفاهي، القريب من الخطاب الصحفي ولم يكن حاضراً في حراكه الحداثي إلا من خلال الجامعة عبر اسماء مثل: حسن ناظم وناظم عودة.

د. أحمد الزبيدى: في احدى مقالات الناقد سعيد يقطين، يتحدث عن علاقة الناقد بالمنهج. وينظر بتشاؤم، فيقول: إن بعض النقاد تقتصر إفادتهم من المناهج الحديثة على الاستشهادات، يضعونها ويتحدثون بما يفهمونه منها. وهناك من النقاد من يتبنى منهجاً جديداً كالبنيوية على سبيل المثال، فيتحدث عنها ويحاول أن يكون من أول كتابها، ومن هنا يمكننى القول: إن هذا التوصيف ينطبق على النقد الثقافي، بحيث تأتى النصوص الشعرية وكأنها شاهد على فهمه للمنهج. الناقد هنا يريد أن يوضح للمتلقى براهين فهمه للمنهج. وهذا الامر يأتي على حساب قراءة الظواهر الجمالية في المنجز العربي. ومن ثم غاب الناقد الذي يتحدث عن الشعرية العربية بشكل كلى . فقد تجد كتابًا يتناول عدة نصوص لشعراء مختلفين مقسمة على فصول. ولا تجد رؤية نقدية متكاملة عن الشعر العربي

المعاصر مثلما كان يفعل عزالدين اسماعيل. فكيف يمكننا النظر الى هذه القضية ؟

د. خليل شبكرى: لقد أثرت من خلال هذا السؤال الكثير من المسائل المهمة، ولا أدرى من أين أبدأ، وعندى تعقيبات على ما قاله الأخوة الأعزاء.. وقبل أن أجيب لابد من معرفة من هو الناقد، في ظل هذا التخبط الكبير الذي تعيشه الساحة النقدية العراقية والعربية.. بتقديري الشخصى لابد أن نفرّق بين الباحث الممنهج والباحث غير الممنهج، والناقد الممنهج والناقد غير الممنهج. وإذا ما ذهبنا إلى الفضاء الأكاديمي نجد أنفسنا أمام المدرس الممنهج، الذي يدعى أنه ناقد وأمام باحث ممنهج وناقد ممنهج. هذا التخبط الكبير الذي نعيشه في الوسط النقدي، أخرج لنا نقداً مشوّهًا مع جل تقديري للأقلام المتميزة في المجال النقدي، والتي أثبتت جدارتها عراقيًا وعربيًا. لكن هذه الأقلام لم تشكل نسبة أكبر من الأقلام الأخرى التي شوهت النقد عراقيا وعربياً. أيضا مسألة الناقد الاكاديمي وغير الاكاديمي، وهي قضية لابد أن نسلط الضوء عليها. مشكلة الناقد الأكاديمي إنه بالغ في تطبيق المنهج على حساب ماء النص على سبيل المثال. ربما أيضا يتضمن إجابة ضمنية لسؤالك ما ذهب إليه سعيد يقطين أشار إلى مسالة أن الناقد العربي اهتم بالجانب الشكلي للمناهج على حساب تطويع هذا الجانب الشكلي، على نحو يفيد في اخراج جمالية النص الشعرى، في الدراسات الاكاديمية، وجدنا هذه المشكلة على صعيد كبير جدا، يأتى الباحث الأكاديمي في الماجستير أو الدكتوراه

النص، الإشكالية ليست في

تطبيق المنهج على النص.

نحن اسقطنا المناهج على

النصوص وليس العكس؛



#### ويطبق المناهج النقدية ويحاول أن يظهر على أنه متمكن في المنهج من حيث سرد طبيعة هذا المنهج، وعملية سرد هذا المنهج بطريقة أو بأخرى وهنا لا يمكن أن أضيف لجمالية

خليل شكرى الهياس:

الإشكالية ليس في تطبيق المنهج على النص. نحن أسقطنا المناهج على النصوص وليس العكس وثمة فرق بين الأثنين .

عندنا عناصر ومكونات سردية تشكل بنى نصية، وهذه البنى النصية تجد اختلافا في تطبيقها بين ناقد واخر.. ناقد يستطيع أن يطوع المكان بكل تنظيراته على نحو يستطيع أن يخرج بدلالاته عن النص الإبداعي، واخر لا يستطيع أن يفعل بهذا الاتجاه. اسقاط المنهج على النص على نحو غير واعي.

د. احمد الزييدى: نلاحظ

أن الناقد العراقي الحديث يتمسك بالمناهج النصية، ما جعله يغيب عن التراث. في هذه الندوة تطرقنا إلى الناقد على جواد الطاهر كثيرا. والطاهر درس في فرنسا وكان على اطلاع واحتكاك مباشر مع المناهج الحديثة، لكن ذلك لم يمنعه من قراءة التراث العربي، بل إنه أفاد من هذه المناهج الحديثة في تفكيك وقراءة النصوص التراثية. وبالتالي نلاحظ اليوم ابتعاد النقاد عن المرجعية التراثية . كيف تنظر الدكتورة نادية العزاوى الى هذا الامر؟ د. نادية العزاوى: حتى لا يكون المنظور تشاؤمى، نعم. ثمة ثغرات في المشهد النقدى العراقي، لكنه ليس بهذه القتامة. هناك أسماء وانجازات وأتمنى أن تكون لدينا اطلالة ليس على النقد الادبى وحده.، فهناك النقد التلفزيوني في العراق ممثلا بناطق خلوصي وقاسم عجام ومتابعاتهم الدقيقة شبه اليومية في الصحف والمجلات، وقد تلمسوا رسائل مهمة

وثمة فرق بين الاثنين .. علينا أن نوظف المنهج ونطوعه على نحو يمكننا من أن نستخرج جماليات النص، يعنى كتاب عبد الكريم حسن "البنيوية" على سبيل المثال تجد فيه تنظيرات كثيرة واحصائيات كبيرة ولكن ماهى دلالات هذه الاحصائيات، عبد الكريم حسن لم يستطع أن يخرج لنا دلالات هذه الاحصائيات. وبالتالي لم يصل إلى جماليات النص. مشكلتنا الحقيقية كيف نطبق المنهج ليعطينا دلالات هذه النصوص .. ربما هذا يقودنا الى سؤال اخر مهم: هل تمكن الناقد العربي من أن يظهر لنا هويته الخاصة عبر المناهج الغربية؟ هذه مشكلة كبيرة. المناهج تصلح لكل النصوص الإبداعية .. اسقاط المنهج على النص من دون أن أصل بالنص من خلال المنهج، المنهج يشتغل على الجانب التشكيلي.. لنأخذ المنهج البنيوى يتشغل على بنيات النص الصغرى والكبرى هذه البنيات على سبيل المثال في موضوع السرد،





بين الناقد والدارس والباحث وكلها تدعى، في حين أن القضية ليس بها امتيازات، ولا دال (الدكترة) نقطة امتياز. الحديث عن أكاديمية النقد لا يعنى المفاضلة. ولكن هناك نقاد خرجوا من الجامعة ، الجامعة التي كانت، في يوم ما، منبراً ثقافياً مهماً، استقطب الأسماء والأنشطة والفعاليات وبشر بمشاريع لتحديث المجتمع ، علينا أن لانحصر النقد في الأدب، هناك النقد في الفن التشكيلي وفن العمارة والأدب المسرحي والتلفزيوني. وكلها بمثابة مخاضات متوازية ومتتالية... وهذا جزء من الخلط، فظلت هناك فجوة عند البعض كانت تتضح وعندنا أسماء مهمة مثل حاتم الصكر وعنده كان هناك استيعاباً كاملاً للمقولة وحسن توظيف للتنظير ازاء النصوص، وكتابه "البئر والعسل" على سبيل المثال، تناول فيه نصوص مهمة لابن المقفع وقرأها قراءة حديثة. الأمر ذاته ينطبق على سعيد الغانمي ، وفي بداياته ومنطلقه كان ينطلق من التراث، لكنه اتجه إلى نشاط التحقيق والترجمة وليس القراءة النقدية .. دائما أقول: إن الصلة، صلة عضوية ما بين التراث وما بين المعاصرة. وعلى

آنذاك عابرة للسلطة. هناك ثغرات وهناك انجازات. وأنا انطلق مما قاله الأستاذ صالح زامل. دائما المنطلق في الثقافة المصرية يتمثل بأخذ المناهج من مرجعياتها ومن أصولها، وكذلك القضية في المغرب أكثر وضوحا، وأعتقد أن هذا الأمر هو أحد وجوه الاستعمار. ففي الغالب الناقد العراقي، كان يأخذ بالوساطة، وحتى أصحاب الخطوات الأولى في المناهج الحداثية النصية في الثمانينيات. أعنى نادراً ما يأخذ ناقد من المرجعية الاصلية، وغالبًا كانت عن ترجمات لبنانية، الأمر الذي يعنى عدم القدرة على توظيف مقولات المنهجية توظيفا سليما في قراءة النص قراءة دقيقة تظهر وتكشف دلالاته .... في الغالب كانت المسافة والفجوة كبيرة بين التنظير والتطبيق، ولهذا عانى النص الإبداعي من غربة.. ذات المقولات سُحبت على نص السياب على سبيل المثال، وعلى لوحة جواد سليم بطريقة تغريبية، الأمر الذي تسبب في قطيعة بين الجمهور وبين الناقد الذي يتكلم أحيانًا في فضاء بينما الجمهور في فضاء اخر.. هذه الفجوة كانت كبيرة لدى الناقد الذي لم يستكمل أدواته، فضلا عن افتقاده إلى اللغة الأجنبية.. في الثمانينيات تعرضت بعض الأسماء إلى تجاوز أحيانا بشكل واضح وأحيانًا بشكل مضمر، والدكتور الطاهر من الأسماء الكبيرة التي تم التجاوز عليها، على الرغم أنه من الأسماء القليلة التي أخذت العلوم بلغتها الأصلية .. وبالمناسبة الطاهر في أولى مقالاته في الخمسينيات تحدث في قضية الناقد، وشروط الناقد وسمات الناقد، وأشير إلى ما قاله الدكتور خليل شكرى من أن هناك خلطاً



سبيل المثال فان منبع أدونيس منبعاً تراثياً لكنه قاد إلى امتدادات معرفية.. القضايا ليست منفصلة أبدًا. عندما تكون الولادات قسرية يبدأ الخوف على الجنين من أن يكون هشاً، خديجاً ومشوهاً غير قابل للديمومة والاستمرار. ولكن عندما تكون الولادة طبيعية ضمن سياقات معينة لا يوجد خوف. أنا فخورة بالمنجز التشكيلي في العراق لاحظ جواد سليم، أعني هذا الجسر الجميل ما بين الفلكور العراقي البغدادي والحداثة بأشكالها وقد أخذها عن أصولها.. هذا التعشيق الجميل الذي قاد إلى لوحة أصوله التي تحمل نكهة المدرسة البغدادية بكل عمقها التراثي. فالنقد العراقي فيه هذه الاسماء وهذه المزاوجات. وشاكر حسن آل سعيد أحد

الأسماء المهمة التي عبرت من الجانب الإبداعي إلى الجانب الإبداعي إلى الجانب الديه متابعات مستمرة؛ وحاتم الصكر، في واحدة من ابداعاته المميزة كانت مقالاته مع لوحة هناء مال الله، وهي مزاوجة جميلة بقراءة إبداعية بين نصين فهناك النص المنقود ونص فهناك النص المنقود ونص حاتم الصكر، وهي انتقالات جميلة وتوظيف جميل، أعتقد أن هذا يعود إلى تدخل ذكاء الناقد الميداني وثقافته

وحسن تمثله للنصوص.. ونعود لشروط الناقد، إن كانت متوفرة فيه أم غير متوفرة، مثل الدارس والمعلم والضابط والمهندس، هناك شروط يجب أن تتوفر فيه ليكون ناقداً. القضية ليست مجانية فيأتي أحدهم ويقول أنا ناقد. أقول: إن الصورة ليس قاتمة، بل ربما وردية ومستمرة.

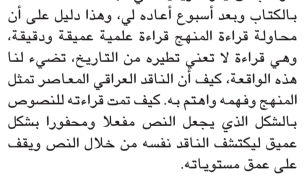
على الفواز: إذا كان هناك ثمة اتفاق أو اختلاف على أن كل المناهج النصية التي يشتغلون بها، أعني المشغل النقدي سواء كان في الجامعة أو خارج الجامعة، هي مناهج مأخوذة من الاخر ومناهج مترجمة، أعني كل المناهج. والقدرة على تمثل هذا المنهج واستيعاب مفاهيمه ومصطلحاته ومقولاته واجراءاته.. هل استطاع الناقد العراقي ان

يتمثل بهذه الطروحات وان يستوعبها بالشكل العلمي بحيث أن التطبيقات عليها أو مقاربتها للنصوص فاعلة وحقيقية، وهل استطاعت أن تنقل القراءة الأدبية والقراءة النقدية من مستوى إلى مستوى؟ هذا السؤال المقلق بتقديري هو السؤال المقلق بوما تعرض إليه علي جواد الطاهر من التعسف، حواد الطاهر من التعسف، بحيث ولد ما يمكن تسميته بالمصطلحات السياسية النقدية.. وهناك

## علي الفواز:

هناك ثمة اتفاق أو اختلاف على أن كل المناهج النصية التي يشتغلون بها، أعني المشغل النقدي سواء كان في الجامعة أو خارج الجامعة، هي مناهج مأخوذة من الاخر ومناهج مترحمة.

من يتحدث عن البنيوية وكأنها مجرد طبخة جاهزة يطبقها على النص، وبالتالي يميت أي شيء انطباعي. وعندي حدث شخصي مع الطاهر، كنت في تونس، واحد الأصدقاء أعطاني كتاباً صادراً للتو عن رولان بارت، وعملت له عرضا في جريدة الثورة . وكان على جواد الطاهر خارج الجامعة. اتصل بي محمد عبد المجيد ونقل لي سلاما من الدكتور الطاهر وأبلغني ان الطاهر يقول : أنا مطلع على كل ما صدر عن البنيوية وهذا الكتاب جديد لم اطلع عليه وطلب أن يقرأه ويعيده لى، بعثت له



د. نادية العزاوي: استكمالا لما تحدث به الفواز، أن هناك أسماء عظيمة في الوسط الأكاديمي لم تأخذ حقها. والدكتور الطاهر دليل ما نذهب إليه. هذا الحرص والنهم المعرفي والعلمي هو من الأسس التي زرعوها في نفوس طلبتهم، وكانت دافعًا لكتب واصدارات مهمة. وأتذكر الدكتور داود سلوم، قبيل وفاته بأشهر، في مناقشة لأطروحة أكاديمية



جميل نصيف



جابر عصفور

بجامعة البصرة، أطروحة لصلاح الساعدي وكان السلوم رئيساً للجنة وأنا كنت في عضويتها. ويتحدث الطالب في أطروحته في فصل منها عن الشفاهية وبداياتها ويورد بعض الإشارات إلى مصادر معينة، فأثناء المناقشة قال له الدكتور داوود هذه المقالات أنا مطلع عليه، وفي نهاية المناقشة وأود أن أطلع عليه، وفي نهاية المناقشة جاء بالكتاب مستنسخاً.. أقول: إن تغييب الأسماء المهمة جاء نتيجة للطابع الصدامي الذي لم يشأ أن يتورط فيه النقاد الكبار مطلقاً لأن الاختلاف يبقى

ادعى للتبادل المعرفي والثقافي وليس إلى القطيعة. على الفواز: استكمالا لما تحدثت به الدكتورة نادية العزاوي. فإن المناهج التي تشكلت في الغرب، كانت قد تشكلت في الجامعة، لكنها عندما رُحّلت إلى الشرق لم تُرحّل إلى الجامعة. لأن طبيعة الجامعة العراقية طبيعة منغلقة، وفيها نوع من الضبط الكاثوليكي. لذلك فإن ما عمل عليه الأساتذة الكبار من مناهج حديثة يعد بمثابة المغامرة، لأن الجامعات لدينا غير مستقلة، وهي جزء من المنظومة السياسية خاصة بعد العام 1963 بعد هذا التاريخ لم تعد الجامعة مستقلة بل ويمكننا عدها الأكثر فضوعا من غيرها. وللحديث عن طبيعة الأكاديمي، فضوعا من غيرها. وللحديث عن طبيعة الأكاديمي، لان الناقد لابد أن يكون أكاديمياً. وأي ناقد، بالكون، لا يمكن أن يستوفى شروطه إذا لم يتعلم أصول النقد يمكن أن يستوفى شروطه إذا لم يتعلم أصول النقد



ويدخل معه مصيبة الترجمات.. وقد أشار الدكتور صالح أن المصريين أقرب للحداثة الفرنسية بسبب الحملة الفرنسية، ونابليون كان همه ثقافياً غير استعماري، في حين أخذ استعمارنا اتجاهًا اخر .. الذي جاء إلى العراق، والمشرق العربي ومصر ولبنان وسوريا، كان معظمه من المترجمات وأقله بكثير من الاطلاعات على الآداب. أنا ذهبت مبعوثا إلى المانيا، وربما خلال ثلاثين سنة لم يصل أحد إلى هناك ومنذ الأربعينات أبّان مرحلة على جواد الطاهر وعلى الزبيدي وصلاح خالص، بعدها حدث انقطاع تام لأسباب اقتصادية وسياسية، وصار الاعتماد ،كليًا، على الترجمات والذي اكتشف الان مؤخرا أن المغاربة يفهمون اللغة الفرنسية أكثر من اللغة العربية، وأغلبهم يقيمون في فرنسا ولذلك جاءت ترجماتهم غير مطابقة في كثير من الأحيان.. بعض الكتب ترجمت إلى غير ما كان يقصده المؤلف الاصلى، وجاءتنا من الترجمة الألمانية أو من الترجمات الانكليزية، وبعد سنوات نكتشف أن معظم هذه الترجمات ليست صحيحة، لأن المترجم المغربي يفهم الفكرة بلغته الفرنسية فهما ممتازًا، ولكنه يقصر في إيصال هذه الفكرة باللغة العربية.. أما فيما يخص الناقد الشاعر، أقول في سنة دراستي للماجستير في العام 1973، كنّا جالسين في غرفة الدراسات العليا ودخل علينا شاب هو الفنان فاضل خليل وكان قد أكمل البكالوريوس في أكاديمية الفنون الجميلة وكان يسأل عن اكمال دراسته الماجستير في كلية الآداب، وكان في وقتها معروفًا وقد أبدع في مسرحية (النخلة والجيران)،..

العلمي المدروس وفيه أسس وشروط حتى لو كان غير أكاديمي وأعتقد إن هذا المصطلح يحتاج إلى مراجعة قبل أن يتجذّر ويُؤصل.

د. أحمد الزبيدي: أحيانًا، ينبع من الحركة الشعرية (ناقد) يبشر، أو يُعرّف بالحركة فلا يمكن دراسة جماعة الديوان من دون المرور بكتاب (الديوان في الأدب والنقد) للعقاد، وكذا الحال مع جماعة شعر المهجر إذ لا يمكن أن ندرسها من دون المرور على كتاب الغربال ... و دراسة نازك الملائكة (قضايا الشعر المعاصر) مهمة في تدوين الريادة الحداثية للشعر العربي. أعني في كل مرحلة تجديدية شعرية هناك الشاعر الناقد الذي يُقدّم، هل غابت هذه الظاهرة؟ أدونيس تحدث وبشر وردّ على نازك الملائكة ،فيما يخص مرجعيات قصيدة النثر نازك الملائكة ،فيما يخص مرجعيات قصيدة النشر العربية وتراثها الصوفي. هل ثمة غياب للشاعر الناقد الذي يمتلك ذلك الوعي المعبر عن التحولات الشعربة؟

د. صبحي صالح: الحقيقة هذا سؤال مهم جدًا. ولكن بودي أن أُعقب على إجابة الأستاذ الفواز.. فيما يخص المناهج التي ظهرت في الغرب، هناك سؤال مهم في هذا المجال.. هذه المناهج، لماذا ظهرت؟ وكيف ظهرت؟ وفي أي بيئة ظهرت؟ واهتمت في أي نوع من النصوص؟. كانت هذه نصوص الغرب، وبيئة الغرب، ونقاد الغرب، وهم الذين وضعوا هذه المناهج. فاذا جيء بها، هل تصلح لما عندنا؟ أعني هذا الزرع، هل يصلح أن ينبت في أرضنا؟ هل هي صالحة كما لو كان هذا المنهج في الغرب؟ هذا أحد أسباب الاضطراب، والتغاير في المناهج.



اعتذروا له أن اختصاصه غير موجود وقالوا له أنت ممثل ومعروف فماذا تفعل بالدراسات العليا؟! فانبرى واسكتهم، وقال: إن الممثل يستطيع أن يحصل على شهادة أكاديمية ليصقل موهبته. ومن هنا نستطيع أن نربط ذلك في مفهوم الشاعر الناقد. إذ لا يعيب الشاعر أن يكون أكاديمياً أو

أن يكون ناقداً وكذلك الناقد. ذلك إنه سيزداد خبرة ووعياً في المنهج. وما الضير إذا أجاد الصنعة في تلك المجالات. وثمة أمثلة محلية وعربية وعالمية كثيرة.

د. احمد الزبيدي: بودي أن أتساءل عن علاقة الايديولوجيا بالنقد. هناك دراسات عن علاقة الشعر بالإيديولوجيا، والحال ذاته عن علاقتها بالراوية. هل نجد ثمة علاقة الان بين النقد والإيديولوجيا، أعني مدى التأثير الآيديولوجي على الناقد في تناوله للتجارب الأدبية ؟

د. صالح زامل: نعم. إن ولادة المنهج تأتي بعد صراع. وهي دليل على وجود ايدلوجيا. ذلك إن ظهور البنيوية، على سبيل المثال، كان بعد اندلاع ثورة الطلاب الفرنسية. مع العلم أن البنيوية شكل غامض، فما علاقتها بالصورة أصلاً، إن الثورة تطرح المفهوم الانساني في حين تطرح البنيوية

### صبحي ناصر:

لا يعيب الشاعر أن يكون أكاديمياً أو أن يكون وكذلك الناقد.. وما الضير في ذلك إذا أجاد الصنعة في تلك المجالات. وثمة أمثلة محلية وعربية

مفهوما لا انسانيا. لكن لحظة الولادة هذه، هي لحظة ثورية كبيرة. ولو تفحصنا المنهج في الغرب وعلاقته بالصراع، ومن ثم ننتقل إلى علاقته بالايديولوجيا في العراق. قلنا في الغرب: إن ولادة المنهج تأتي بعد صراع، فعندما يتحدثون عن نقد شكلاني لابد لصناع عن نقد شكلاني لابد لصناع لنقد أن يضعوا مقابله نداً نقدياً وهو هنا النقد

الجديد ويحتفى به، مع إن مقولات النقد الجديد لا توازي مقولات الشكلانيين، لكن لابد من الموازنة. ذلك إن النقد الجديد يمثل (اميركا) في حين يمثل الشكلانيون (روسيا). ومن ثم نرى صراعات المنهج بين الشكلانيين وبين مناهج الواقعية التي تمثلها المدرسة الانعكاسية الروسية. وهو جزء من حالات التدفق التي كانت عليه الشكلانية وعلاقتها بالصراع الذي يشير الى جدل ايديولوجي.

د. خليل شكري الهياس: ربما مثال على ذلك التفكيكية وما فعلته في كل انحاء العالم.

د. صالح زامل: نعم التفكيكية لها حضورها.. التفكيكية لم تشتهر في فرنسا.، إنها اشتهرت بفعل الشراح في اميركا، وهو أيضا وجه من وجوه الصراع بين ثقافتين – اوروبية – من جهة، وثقافة أمريكية من جهة أخرى.. في العراق، هناك مرحلة المنهج التي اشتغلت عليها الأكاديمية العراقية وهما المنهج



التاريخي والمنهج الاجتماعي – المنهج النفسي – وكان قليلا جدا. وقد مثّل المنهجين – الاجتماعي والتاريخي – عتاة الأكاديمية من أساتذة النقد مثل علي جواد الطاهر. وقد لفت انتباهي عن الطاهر حديثه المبكّر عن تيار الوعي من خلال كتابه الاول (في القصص العراقي) وكان ذلك في الستينيات.، عندما أشار إلى تيار الوعي في واحدة من قصص مهدى عيسى الصقر.

علي الفواز: إن تيار الوعي ظهر مع طروحات فيرجينا وولف وجيمس جويس وغيرهم. يعني أنه كان موجودا لكنه غير معروف عندنا.

د. صالح زامل: نعم . الطاهر كان يرصد ذلك في

قصص مهدي عيسى الصقر. وهو دليل على حضور الايديولوجيا في المنهج النقدى. وتجد عند على جواد الطاهر ايضا فسحة اشتغال على سوسيولوجيا الأدب. وقد ألف في ذلك المجال الذي يندر وجود في آداب أخرى. وقدم لنا الكتاب الثقافي الذي يتحدث عن الطباعة والنشر والتأليف وهو ما يسمى بسوسيولوجيا الأدب من خلال كتابه (في الأدب الخليجي). وعلى الرغم من إنه كتاب مغمور، فإنه يُعد من الكتب المهمة في انتاج الطاهر الأدبي. ونجد عند داود سلوم الاشتغال على النقد المقارن ودراسات الأدب الشعبي من خلال فحص النصوص ومعالجتها نقديا. ما يؤكد نوعًا من الفرادة وتمثلا

المنهج وفهمًا ووعيًا لطبيعة النقد في أن يقوم بمهمة معالجة الحياة اليومية لمرحلة بعينها. وقد أسميت ذلك بمرحلة (التمثل) وهي مرحلة لها بعدها الأيديولوجي لأن طبيعة الثقافة العراقية في الستينيات والأربعينيات والخمسينيات كانت ثقافة يسارية بالكتابة والقراءة والتداول. وهذه الهيمنة تفرض اشتراطاتها اليسارية، وهي السائدة فيها على المستوى الايديولوجي. وعندما نأتي إلى مرحلة الثمانينيات وقد أسميتها بمرحلة (المنهج الجديد)، بمعنى أن هناك واقعة يجب أن تُغيّب في شكلها الحقيقي وهي واقعة الحرب. كان هناك نص موائم لهذه الواقعة — نص مؤسسى —. وكان يوازيه موائم لهذه الواقعة — نص مؤسسى —. وكان يوازيه

نقد مؤسسى يتجه بالاتجاه نفسه، من خلال البنيوية لأنها تتجرد من واقعة النص ومرحلته وهي مجردة من كل شيء انساني وتتعامل مع النص بوصفه بناءً، وهذا البناء مجرد من انسانيته، ولم يستمر الاشتغال البنيوى طويلا. ففي التسعينيات والحصار وثقلهما في التمرد الحاصل والثورة على كل شيء بسبب الاحباط. وقد تولد عنها معالجات نقدية مختلفة بتزامن النقد مع نصوص التسعينيات المتمردة. على الرغم من جمود النقد في حينها وانحساره على الأكاديمية من خلال طروحات تقليدية في محاولة لهضم طروحات الحداثة، النقد كان أقل حراكًا في حينها. وقد تباين ذلك النقد بين اشتغال الأكاديمي

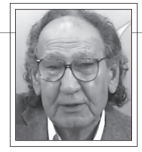


عبد الامير الورد



امين العالم





مالك المطلبي

الترجمة تحديدًا، بعد غياب الاتصال المباشر، أكاديميًا، وبسبب انقطاع السفر. ما يشير إلى ضعف الترجمة العراقية لهذه الحيثيات، ذلك إنها لا تقارن مثلا مع تجربة الترجمة في مصر

أو مع المغاربة. ومن الجدير بالذكر أن الترجمة المغاربية انتجت لنا نصوصاً محايثة للأيديولوجيا بسبب فهمهم القاصر إلى حد ما للعربية. المغاربة الان فقط بدأوا يكتبون نصا مفتوحاً فيه نوع من السلاسة. أما قبلها فإن هناك شيئًا اسمه "رطانة"، فمثلا ما قدمته مجلة مطاع صفدي، وهي تمثل واحدة من محطات الايديولوجيا، قدمت رطانات نقدية. وأيضًا ما قدمته مجلة الفكر العربي والعالمي رطانات لها بعدها الايديولوجي. قلنا ان النقد وعلاقته بالايدلوجيا كما يتحدث عنه تيري ايغلتون هو صراع جدلي يمثل روح الايديولوجيا، والايدلوجيا جزء من الحياة. وانك لا تستطيع أن تصنع الحياة الا بحضور الايديولوجيا.

د. احمد الزبيدي: لقد تحدث الدكتور صالح عن قضية التحولات عند رولان بارت. وبودي الإشارة إلى بعض التجارب النقدية في العراق تستقبل الحضور المنهجي الجديد برؤية تطبيقية مباشرة، وتتجه نحو القادم الجديد لتترك ما كان بالأمس القريب من متبنياتها. هذا التحول هل يمكننا اعتباره تحولًا واعيًا في طبيعة المنهج وتحولات النقد الفكرية والمعرفية؟

د. خليل شكري الهايس: هذا الموضوع لا يتجسد فقط فيما ذكرت، ففي مجمل الثقافة النقدية العربية،

على الطروحات النقدية التاريخية التقليدية. وبين النقد الصحفي – ولا يعني القول بصحفيته هو للتقليل من قيمته – فقد أبهر هذا النقد أعلام النقاد. أعنى ما كان يكتبه حاتم الصكر، وسعيد

الغانمي، وفاضل ثامر وعلى الفواز وعشرات النقاد الاخرين الذين عملوا على النقد الصحفى خارج الأطر الأكاديمية . قلنا: إن هذه الواقعة اشترطت نمطها في القراءة. ففي الأكاديمية هناك انفتاح على اتجاهات المنهج لكنه بقى مقيدا، أعني أن المتون النقدية التي تعاملت مع الحداثة مدرسيًا في الأكاديمية ظلت مشغولة بمفاهيم البنيوية والشعرية. ولم تنفتح هذه المناهج الا في مرحلة لاحقة. مع الانتباه إلى إن الغرب لم يتعاملوا مع المنهج بذات الطريقة التي عندنا، وأعنى الطريقة القسرية. إننا نجد ناقدًا مثل رولان بارت يتحول لأكثر من منطقة اشتغال وقد تحول كثيرا وصولا إلى إنه يكتب نصا على نص بعد ما بدأ بالبنيوية وتحول بعدها إلى أكثر من منهج كما حصل في كتبه "شذرات محب" و وما كتبه عن الإزياء وعدد من المعالجات السيميائية، وقد خرج من منطقة الأدب إلى منطقة اخرى.. وكذلك نجد ناقداً مثل تودوروف يشتغل على أكثر من منطقة، فتجده مهتمًا بالشكلانية والبنيوية والسردية ويتحول كذلك إلى اشتغالات انسانية أعنى مرحلة الانسان. فمثلا في فتح أمريكا تجده مهتمًا بالإنسانيات. ما يعنى أنه عاد إلى منطقته الحقيقية وهي منطقة الإنسان. أقول: إن هذا التعرف على الاتجاهات النقدية الغربية قد أغنى النقدية العراقية من خلال



كنّا مسايرين للنقد الغربي بشكل كبير جدًا. وكأننا نسير على خطى عمياء وإن ما يأتي به الغرب هو الأساس. لكن هناك المتمكن من نقادنا وقد عمل على تحولات واعية بطريقة أو بأخرى. فأنا أجد في عبدالله الغذامي – على سبيل المثال – خطوات واعية في هذه التحولات. وثمة أسماء أخرى لم تستطع أن تواكب هذه التحولات بصورة صحيحة. اقول: لابد أن لا يتقوقع الناقد في داخل أي منهج نقدي. ولابد أن يفيد من كل المناهج، ولا بد أن يكون متمكناً من كل المناهج إذا ما أراد أن يستمر. لكن عليه أن يأخذ ذلك بوعي وبحرفية عالية، بعد أن يتشرب المنهج

بالكامل ويتمكن منه. بعد ذلك يمكنه أن يتحول بصورة صحيحة. هذه مسألة تقودنا إلى الفصل القسرى الذي حصل عندنا بين المناهج السياقية والمناهج النصية. ثم جاء النقد الثقافي ليجمع كل المناهج ويأتى برؤية أخرى مغايرة. هذا الفصل القسرى أثّر علينا كثيراً وكان سببه السير بخطى عمياء كما أسلفت. وهنا تكمن القضية. وكما قلت: فإن بعض النقاد تمكنوا من تشرب المناهج واستطاعوا . وثمة ملاحظة بودى أن اشير إليها وهي إن البعض يشكل عليك إذا

أخذت من المناهج الاخرى في دراسة معينة. نعم لابد أن يكون هناك منهج بمثابة العمود الفقري للدراسة وهذا لا يعني أن ليس بمقدوري أن اخذ من المناهج الاخرى. بمعنى ان على الناقد أن يُفيد من كل المناهج الاخرى بوصفها خزينا معرفيا. وهي قضية لابد أن نلتفت اليها. فعلى سبيل المثال انا منذ خمسة عشر عاما ادرس في المجال السيري، وعندما درسته ادركت ان من الاجحاف الكبير أن اطبق الدراسات البنيوية الصرفة على الدراسات السيرية. إذ لا يمكن أن الغي المؤلف وأنا أدرس السيرة.

### صالح زامل:

من طبيعة الثقافة العراقية في الستينيات والأربعينيات والخمسينات كانت ثقافة يسارية بالكتابة والقراعة والتداول. وهذه الهيمنة تفرض اشتراطاتها اليسارية وهي السائدة فيها على المستوى الايديولوجي.

علي الفواز: الدراسات الحديثة أعادت موضوع المؤلف كدراسات الثقافي أو الدراسات الانثروبولوجية.

د. احمد الزبيدي: لكن كمال أبو ديب، على سبيل المثال، نجح في هذه القضية. ولا أحد يعيب عليه قراءة الشعر الجاهلي بالمنهج البنيوي.

د. خليل شكري الهايس : نعم يمكنك ان تقرأ الشعر الجاهلي بقراءة بنيوية. لكن ما أقصده أنك عندما تشتغل على عنوان معين فانه يفرض عليك منهجا محددا.



لكن لا بأس أن تفيد من مناهج أخرى وان التقوقع بمنهج واحد هو قتل للدراسة.

د. احمد الزبيدي: ان المناهج النصية لها مرجعياتها الفلسفية المختلفة، قد تصل إلى حد التضاد أو التناقض، كيف يمكن أن أجمع هذه المناهج في سلة واحدة؟

د. خليل شكري الهايس: أنا ضد المنهج التكاملي. لا يوجد شيء اسمه المنهج التكاملي على الاطلاق. لكن لابأس أن أفيد على نحو الشذرات في مواضع معينة من مناهج تضيء لي جانباً معيناً.

د. صالح زامل: هذا ما نسميه بالتلفيقية.

د. خليل شكري الهايس: لا . أنا ضد التلفيقية. أنا أوظف مجموعة من المناهج.

د. زامل صالح : هذه ليست شتيمة.

د. خليل شكري الهايس: ما أقصده هو الأخذ من مناهج أخرى على شكل شذرات تضيء لي المنهج الأساس الذي اشتغل عليه. وقد ضربت مثالا في السيرة الذاتية.. ان قتل المؤلف في السيرة الذاتية لا يمكن. لأنني لدي تطابق بين أنا الشخصية وبين أنا الساردة وبين أنا المؤلف. وبالتالي لابد ان اتعامل مع أنا المؤلف الموجودة خارج النص.

د. احمد الزبيدي : موت المؤلف لا يعني قتله ، كلياً ، إنه موجود في النص، والبنيوي يكتشفه عبر العلاقات التركيبية للنص والتفاعل الثنائي بين مكوناته.

د. خليل شكري الهايس: نعم. لكني اتعامل معه كوجود خارج النص لأخرج بحصيلة قرائية صحيحة.

د. أحمد الزبيدي: في إحدى ندوات المجلة الخاصة عن الرواية توجهت بسؤال للروائي طه الشبيب عن الإقبال الكبير على كتابة الرواية. وقد أجاب الشبيب: إن قبضة النقد الصارمة، قبل 2003، كانت سبباً في عزوف الكثيرين عن كتابتها. وإننا كنّا نعيش فناً روائياً حقيقياً. وقد ارتخت قبضة النقد فيما بعد عام 2003 فجاءت بنتائج عكسية على مستوى الإبداع، هل هذا يعني غياب الناقد الصارم الذي يصدر أحكاما يخشاها

المؤلفون؟ . هل غاب الناقد الذي يتعامل مع الحكم النقدى بقبضة محكمة، أقصد الناقد القاضى ، الذي يخشاه المبدعون؟ د. نادية العزاوى: أعتقد أن هذه الندوة مجال خصب للرد على مثل هذه التساؤلات. وإن نلقى الضوء على تجارب غنية في النقد العراقي على مستوى الترجمة. ومن هذه النماذج الدكتورة حياة شرارة، في مجموعة المقالات التي قدمتها في نقد الترجمة عن اللغة الروسية وكتابها الجميل في هذا الاطار، بمثابة صفحة مهمة جديرة بأن نقف عندها. وأشير أيضا الى حالة المبدع الذى يمتلك نشاطا نقديا مجاوراً لتجربته. وعندنا أسماء مهمة في نقد الترجمة ، منها ياسين طه حافظ، وهو نموذج مهم في



حاتم الصكر



سعيد الغانمي



### خليل شكري الهايس:

على الناقد أن يُفيد من كل المناهج الاخرى بوصفها خزينا معرفيا.

نسحب الوقائع عليها. الرواية موجودة قبل ذلك العام وكانت تمارس دورها ولها رسالتها. ومن أسمائها المهمة الرواد فؤاد التكرلي ومهدي عيسى الصقر وموجود ايضا علي بدر وسعد محمد رحيم،

وموجودة ايضا أسماء كثيرة وكبيرة من النقاد ولها سلطتها ومنابرها. إن امتلاء التجربة هو الذي يحدد ذلك. وبمقدوره أن يبطل مقولات الناقد. إن الحدث السياسي والتاريخي له جانبه والحدث الثقافي له جانبه ايضا. فحركة الأجيال وحركة الفنون والأجناس الأدبية لها جانبها ومساحتها. يجب ألا نقيد اللحظة بالحدث السياسي فقط وإن لا نحدث مزاوجة كلية فيما بينهما. نعم الناقد سلطة لاسيما إذا كان يمتلك منبره وتاريخه. وبإمكان التجربة الابداعية أن تبطل الكثير مما يقوله النقاد. الرواية ستبقى، وفيها مساحة واسعة للحديث عن مآسي الواقع ومشكلاته وأزماته. وكذلك القصيدة بإمكانها أن تبوح بالكثير من وجدانيتها وتطلعاتها. نعم الناقد سلطة.

د. صالح زامل: ثمة إشارة إلى وجود منطقة في النقد مجاورة للصحافة. وقد غابت الان. هناك ما يسمى "عرض الكتب" وأحيانًا نسميه الوقوف على الاصدار الجديد، ويمكننا أن نقول إنه قبل العام 2003 كانت هناك ملاحقة للإصدارات الجديدة منذ

هذا الاتجاه. كذلك حسب الشيخ جعفر في جهده الواضح في هذا الجانب. هذه الأسماء هي تجارب مهمة، وأيضاً عبدالمطلب صالح وريادته في ترجمة الأدب المقارن. ومحسن أطيمش وهو من التجارب المهمة وكتابه

"دير الملاك" استطاع فيه أن يجمع بين القراءات السياقية والقراءات النصية وهي قراءات دقيقة قدم فيها كشوفات مهمة. ويمكننا أن نتذكر يوسف الصائغ بوصفه من التجارب المهمة التي جمعت بين الأكاديمية والإبداعية والدراسات المختلفة، وقد قدم الصائغ في كتابه المهم " دراسات في الشعر الحر" دراسات مهمة وغنية وهو من داخل المنطقة الإبداعية. ولم يكن الصائغ من الضفة الأخرى، ومع ذلك قدم دراسة أكاديمية.. هذه تجارب مهمة لا يمكن أن نغفلها. وهي تشير إلى مخاص كبير في المجتمع العراقي بصورة فردية وتشير إلى صراع لإيجاد فضاء من الحرية. أعنى وفق هامش الحرية المتاحة. أما قضية قبضة الناقد وسلطة الناقد، نعم إن الناقد سلطة بلا شك في كل العصور. والمبدع في صراع دائم مع السلطة. منذ أبي تمام والمتنبي وهما نموذجان لهذا الموضوع. السياب أيضا ظهر في فضاء ممتلئ بالصراع. يجب ألَّا نقع في مطب تقييد الأمور بالحدث السياسي. إن العام 2003، ما قبله وما بعده، يعتبر حالة خاصة. لا يمكننا أن



السبعينات والثمانينات والتسعينات.. ويمكننا أن نشير أيضًا إلى التباين بين عدد المبدعين والكتاب وبين عدد النقاد كبير. وهو ما يشير إلى صعوبة ملاحقة النقاد للإصدارات الجديدة. وهي مهمة يمكن أن تقوم بها الصحافة – الصحف والمجلات – هذه الحالة

كانت حاضرة ما قبل العام 2003 وضعفت في التسعينات. الان هناك كم كبير من الانتاج لا يوازيه جهد من الملاحقة. وبالتالي هناك تجارب كثيرة تمر دون انتباه. إضافة إلى علاقة الموضوع بعلاقة الرقابة. في السابق كانت النصوص تمر عبر رقيب فنى باعتبار جهة الاصدار واحدة. أما الان فجهات النشر مفتوحة وتقدم في حصيلتها الغث والسمين. د. نادية العزاوى: وهذه القضية جزء من محنة عدم المتابعة النقدية. فتعدد وسائل التواصل صنع صعوبة في المتابعة. الأمر ذاته يمكننا اأن نلمسه في التلفزيون بعد ظهور عدد كبير من الفضائيات ومعه يستحيل على المتابع أن يلاحق كل شيء. د. صبحى صالح: تعقيب على ما يقوله طه الشبيب. لا يمكن لأحد أن يحكم بمعيار الكثرة حتى على البضائعي، فمهما كثر هذا الناتج فان الجيد سيفرز نفسه والردىء يذهب إلى مكانه. أنا أعد

#### نادية العزاوي:

الناقد سلطة لاسيما إذا كان يمتلك منبره وتاريخه. وبإمكان التجربة الأبداعية أن تبطل الكثير مما يقوله النقاد.

ظاهرة وفرة الانتاج، ظاهرة صحية. أمام هذا الكم الهائل من التواصل. فاذا توجه عدد من الكتّاب الشباب إلى كتابة الرواية بهذه الوفرة، فأقول لابأس بذلك حتى وأن كانت الكتابة دون المستوى المطلوب. فربما يثمر ذلك عن وصول الرواية. والرواية الجيدة

مؤكد أنها ستفرض نفسها على القارئ وسيزول هذا الكم الهائل الذي نتحدث عنه. ولدينا برهان على ذلك. ففي زمن الحرب، ثمة أطنان من الأغاني، وقد ذهبت تمامًا، كأنما غرقت في بحر. وأيضا ثمة مدائح القصائد للطغاة وقد ذهبت أيضا.

علي الفواز: لدي تعقيب على موضوع الايديولوجيا والنقد. أعتقد هذه قضية شائكة ومعقدة. ففي تمثلات الايدلوجيا في الأدب العراقي برزت ثلاثة محاور بشكل واضح واشتغل عليها نقاد كثيرون وهي: الواقعية النقدية والواقعية الاشتراكية وفيما بعد ظهر منهج الواقعية القومية. ونتذكر أن مجلة أفاق عربية اصدرت عددا كاملا عن هذا الموضوع اشترك فيه معظم النقاد العراقيين كطراد الكبيسي وشجاع العاني ومحمد الجزائري وغيرهم. وفيها طرح مناقض للواقعية الاشتراكية باعتبارها خاصة بالمنهج الايديولوجي الماركسي. وهو ما



سنّته الشيوعية في الاتحاد السوفياتي. فكانت أكثر تمثلات الايديولوجيا في العراق في هذه الاتجاهات الثلاثة.

#### خليل شكري الهياس:

هـل نضع أدب الحـرب ضمن الواقعية القومية؟
على الفواز: لا. أدب الحرب تمت قراءته بطرق متعددة. وهم حافظوا على منهج الواقعية الاشتراكية وفيها: الشخصية،الزمن، البطل الحالم، الحرية وغيرها. وهي مناهج عميقة. فمثلا، فاضل ثامر، كل كتبه كانت على الواقعية الاشتراكية وكذلك ياسين النصير. وبعد ذلك تحولوا إلى مناهج أخرى.. كان

بودى أن نناقش علاقة المناهج بالفلسفة. لان جميع المناهج الغربية كانت نتيحة لحركة الفلسفة الغربية. ابتداءً من كانت إلى ديكارت، وصولا إلى هابرماس. المناهج الحديثة خرجت من معطف الفلسفة. وإذا أردنا أن نتحدث عن الحداثة فأنها قد مرت في الغرب بثورات متعددة بدءًا من ثورة كوبرنيكز وصولا إلى الثورة الرقمية، وذلك لأننا عندما نتحدث عن الحداثة ومفاهيمها

ومصطلحاتها ومقولاتها وقد اشبعت تواشجًا وتواصلًا واشتباكًا مع هذه المنجزات الكونية الكبرى. الان – وأقولها بمرارة – هناك من يتعامل مع الحداثة بسطحية أو كما يقول إحدهم: لا حق لنا في إن نبدي رأيًا بالحداثة لأننا لم نعيش هذه الثورة. لذلك يبدو الرأي النقدي وكانه منفصل، أو متعسف في التعامل مع الحداثة، والحداثة جزء من منظومة التفكير، فعندما نتحدث عن فوكو، وأنا أعدّه واحداً من أهم المنعطفات التي كسرت نظام التفكير في الغرب، لا يمكنني أن أتمثّل مقولة لفوكو بالطريقة البسيطة، مثلما نقرأها عند عدد من النقاد بالطريقة البسيطة، مثلما نقرأها عند عدد من النقاد

أحيانًا. لذلك أعتقد أن هذه الموضوعات بالفعل تحتاج أن توضع على الطاولة ويتم مناقشتها. د. خلیل شکری الهياس: بخصوص خشية المبدع من قبضة النقد، الحقيقة أن هذا الموضوع تفصيله في جانبين: الأول يخشى المبدع قبضة الناقد في المنظور الكلاسيكي للنقد القديم مع على جواد الطاهر، والجيل الأول للنقاد، لكن الان النقد الحديث لا يحاكم النص، الناقد الحديث

## صبحي صالح:

ظاهرة وفرة الإنتاج، ظاهرة صحية. أمام هذا الكم الهائل من التواصل. فأذا توجه عدد من الكتّاب الشباب إلى كتابة الرواية بهذه الوفرة، فأقول لابأس بذلك حتى وإن كانت المطلوب.



يبحث عن جماليات النص. النقد اليوم غادر منطقة الحكم على النصوص فيما اذا كانت جيدة أو رديئة. د.احمد الزبيدي: غياب الاحكام النقدية ؟! ماقيمة النقد اذن؟

د. خليل شكري الهياس: لالا . أعني من منطلق اخر، منطلق الحكم سيأتي بطريقة غير مباشرة. ذلك انني عندما أتعامل مع النصوص الجيدة وأبحث عن جماليات هذه النصوص، بطبيعة الحال، أنا، أحكم ضمنيًا بأنني لا أتعامل مع النصوص الرديئة. الحكم يأتي بطريقة غير مباشرة على النصوص غير الجيدة. د. احمد الزبيدي: مَنْ الذي صنّف جيد النصوص من رديئها ؟

د.خليل شكرى الهياس: الناقد.

د. أحمد الزبيدي:
لقد ذكرت أن الدكتور
علي جواد الطاهر
كلاسيكي، هل بإمكانك
توضيح هذه الفكرة؟
د. خليل شكري
الهياس:إن النقد في
مرحلة علي جواد الطاهر،
مرحلة علي جواد الطاهر،
كان نقدا تحكيميًا، أي أن
تحكيمياً. أنا ضد النقد
التحكيمي، أنا مع النقد
الجمالي. وفائدة هذا النقد
هو مغادرة منطق أن هذا
النص جيد وهذا غير جيد.

النص الجيد يبرز من خلال استخراج الجماليات. د. أحمد الزبيدي: النقد ،عندئذ يصبح مثل التعليق الرياضي!!

د. خليل شكري الهياس: لا. خذ مثلا النصوص النقدية الحديثة. إنها لا تحاكم النص. أنا ضد محاكمة النص. أنا أحكم على النص بطريقة غير مباشرة. أتناول الجيد وأميت غير الجيد. على الفواز : ومن الذي يقول إن هذا جيد والاخر غير جيد؟ هنا تكمن الاشكالية. د. صالح زامل: في المنهج البنيوي يمكن للناقد أن يدرس أي نص سواء أكان جيدًا أم غير جيد. د. خليل شكري الهياس: النص الرديء لا يصلح للدراسة.

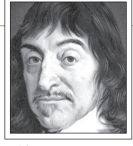
## علي الفواز:

المناهج الحديثة خرجت من معطف الفلسفة. وإذا أردنا أن نتحدث عن الحداثة فأنها قد مرت في الغرب بثورات متعددة بدءا من ثورة كوبرنيكز وصولا الى الثورة الرقمية،

د. صالح زامل: معنى ذلك إنك تحكم الان حكم القيمة. البنيوية لا تعالج أحكام القيمة، وبمقدورها أن تدرس النص، سيئًا علاقة البنيوية بأحكام علاقة البنيوية بأحكام د. خليل شكري القيل الله أود أن النص. أنا أدرس النص الذي يدهشني. النص الذي يحفزني . هذا النحد الزييدى: هذا النصدد الزييدى: هذا

حكم قيمة.

ندوة العدد



ديكارت





ادوارد سعيد

غزارة في الكتابة الأكاديمية، السؤال الماهي مساحة تداول هذه الكتابات، أعني الأطاريح والرسائل والبحوث، أين مزامنة هذه الدراسات مع لحظتها الراهنة، وكيف تفيد واقعتها الحضارية، وبالتالي هناك قطيعة بين هذه الدراسات وبين واقعها الحضاري. هذا الموضوع يقودنا إلى علاقة مع تسويق المعرفة في العراق، وتسويق المعرفة في العراق، وتسويق المعرفة في العراق جهات متنفذة محددة تتحكم بسلطة الثقافة على مدى تاريخه. لأن الثقافة

عندنا تتصل بصراعات ايديولوجية. ولذلك

هناك دائما سلطة – إلى حد ما – قابضة على مثل هذا الفضاء، وبالمحصلة لا يوجد بمفهوم ادوارد سعيد نقد عراقي مدني. هناك اشتغالات فردية بغياب الاشتغال المؤسسي، لو كانت هناك مؤسسة فعلية في الجامعات تقوم على تقويم هذا المنجز الكبير بشكل سليم ويوضع في طريقه الصحيح بما يخدم حركة الثقافة وحركة المعرفة وحركة المياة وينظمها بالمحصلة النهائية، ويكون لهذا المنجز مهتمون من مؤسسات أخرى، التعليم العالي وصلاته بمؤسسات كبيرة يمكنه أن يعمل على تقديم مشاريع للنقاد الكبار، مشاريع تعنى بقضايا معينة، المؤسسة العراقية قاصرة عن تقديم مثل هذا الفعل الثقافي. إن ما نعيشه الان بقايا مؤسسة وليس مؤسسة. الجامعة والمؤسسات الأخرى اليوم وليس مؤسسة. الجامعة والمؤسسات الأخرى اليوم تقف على الأطلال. والاشتغالات الفردية التي تحدثنا

د. خليل شكري الهياس: نعم . أنا قلت: إن الحكم يأتي بطريقة مباشرة. أما المسالة الاخرى، فهي أننا تعاملنا مع النقد ليس بوصفه نصا ابداعيًا. وهو ما عمل عليه النقد القديم. بينما النظريات الحديثة كنظرية القراءة تقول: إن الناقد منتج جديد للنص، وبالتالي، فان العملية اختلفت عندنا تماما. الان علينا أن نتعامل مع النص النقدى على أنه نص

مبدع. نقد النص القديم تعامل ووظف

المفردات المعجمية في النقد ، بينما النقد

الحديث، يتعامل مع المفردة المنزاحة في النقد . د. احمد الزبيدي: هل تقصد هنا المصطلح النقدي؟ د. خليل شكري الهياس: لا. اقصد الكتابة النقدية. الان تجد أن محمد صابر عبيد مثلا، لا يتعامل مع صياغة المفردات المعجمية ولا يوظفها بشكل مباشر، انه يوظفها بمعناها المنزاح اذا صح التعبير. ولذلك تجد النص النقدي الحديث يحدث لديك صدمة كبيرة او دهشة كبيرة. او يحرك عندك المخيال. د. احمد الزبيدي: أطلق ادوارد سعيد مصطلح: (الناقد المدني!). هل يوجد لدينا ناقد مدني؟

د. صالح زامل: هذه اشكالية تتمثل في النقد العراقي ومزامنته لما هو حضاري، لا تستطيع أن تجد في النقد العراقي هذه المزامنة مع الواقع اليومي. هناك عندنا اشتغال للنخبة، وهو اشتغال منفصل إلى حد ما. وعلاقة هذا الاشتغال تكون محدودة مع المتداول. ومثال على ذلك، ثمة

محمد الجزائري



حياة شرارة

المخزومي وعبد الأمير الورد. كل هؤلاء منعوا من التدريس في الجامعة. ومعظمهم انتقل إلى السعودية ولاحقتهم السلطات باعتبارهم من اليسار. والمخزومي ستجد صورته الى الان موجودة بتقدير واعتزاز في جامعة محمد ابن سعود باعتباره أحد الذين عملوا كرئيس لقسم اللغة العربية في تلك الجامعة. على الفواز: لدى تعقيب على موضوع الناقد المدنى وهى جزء من طروحات ادوارد سعيد في إطار حديثه عن المواطن المدنى الذي يمتلك الأهلية للاندماج بالحداثة

والحضارة، وقبل أن يطرح مفهوم المواطن المدنى كان قد تحدث عن مفهوم المثقف النقدى وهو من مصطلحاته الاساس عند سعيد، وبالتالي فان توصيف الناقد المدنى ليس بالتوصيف الدقيق. لكن في سياق الحديث عن المواطن المدني، يجرى الحديث عن المثقف النقدى الذي يمتلك القدرة على نقد التحولات الغربية الكبرى داخل مفاهيم الحداثة وما بعد الحداثة وغيرها من القضايا.

د. احمد الزييدي: في الختام اتقدم باسمي وباسم هيئة التحرير بالشكر الجزيل لكل من حضر. اقول بحق، لقد اغنيتم الموضوع بطروحات مهمة نحتاج الى مثلها على الدوام.

عنها، ستبقى منقطعة مالم تعضّدها مؤسسات كبيرة وتعيد انتاجها. هذا الأمر غائب في الأكاديمية وخارج الأكاديمية. د.نادیة العزاوی: استکمالا لما تحدث به الدكتور صالح ، ولكي لا يقال إن هذا الموضوع يشمل الثقافة العراقية وحدها أو النقدية العراقية وحدها. غياب الناقد المدنى وغياب المؤسسات. في مصر مثلا، يمكننا أن نتذكر أسماء مثل محمد مندور وطه حسين ومحمود أمين العالم وجابر عصفور وهم أسماء مضيئة رحلت عن الجامعة ، مندور فصل من الجامعة وكذلك محمود أمين العالم وطه حسين

ايضا لم تتم إعادته إلى الجامعة إلَّا بعد الضجة الكبيرة التي حصلت، والأمر ذاته ينطبق على نصر حامد أبو زيد وجابر عصفور. وهؤلاء جميعا أخرجوا من الجامعة. المؤسسات دائما تعمل على تحجيم الجهود الفردية، ليس في العراق وحده إنما في أماكن عديدة. ما تعانيه الشعوب العربية والتحديات الخارجية تحت وطأة الاستعمار والنوعيات التي تتولى السلطة أسباب حقيقية لتبعات هذا إلامر. د. صبحى صالح: على عباس علوان أخرج أيضا خارج الجامعة لسنوات طويلة، وعناد غزوان وعلى الوردى ايضاً في زمن الفاشية البعثية. د.نادية العزاوى: وكذلك عبد الاله أحمد وعلى جواد الطاهر وحياة شرارة وحسن البياتي ومهدى



# الصندوق الأسود مستوحاة من لوحة الفنان يوسف الناصر (جدار أسود)



#### 3شخوص المسرحية: رجل 1، ورجل ورجل

المنظر: تَشْغَلُ الجدرانَ الثلاثة للمسرح لوحةُ الفنان يوسف الناصير، وهي واحدة من لوحات معرضه الموسوم (جدران سود) وعندما تطفأ الأضواء ويعم الظلام في أرجاء المسيرح والصالة يسمعُ جمهورُ النظارة صوتَ محرك يشبه صوت محرك نفاث بسرعته القصوى، ثم يختلط صوتُ المحرك بزعيق إطارات مطاطية جراء الضغط الشديد على الموقف (البريك) مع صوت ارتطامها بشيء ما. نسمع صوت دحرجة شخص على خشبة المسرح ثم يعم الصمت

التام. لحظات تمر قبل أن تبدأ دائرة من الضوء بالظهور التدريجي (Fide in) على رجل ممدد على وسط الخشبة، وعندما يكتمل سطوعُها يبدأ الرجلُ بالاستيقاظ شيئاً فشيئاً. ينظر حَوالَيْه وإذ لا يرى أي مَعْلم للمكان أو قطع ديكور يسأل نفسه بحيرة واستغراب:

رجل 1 : أين أنا؟! (ينهض) وما هذا المكان الغريب؟! (يلتفت حوله ولا يجد شيئاً) وهذا الفراغ اللانهائي أهو العدم أم جزء من العدم؟! ألا يوجد أحد هنا؟! (ينادي يصوت عال) هيه هل من أحد هناك؟ (لنفسه بصوت منخفض) هل هُجُروا جميعا؟



(ينادي مرة أخرى) هيه أنتم استيقظوا، أتعرفون كم الساعة الآن؟ (ينظر إلى ساعته اليدوية فيفاجأ) غريب جداً! أين اختفت ساعتي وأنا لم أخلعها من يدي منذ ربع قرن! هل نحن في ظلام دائم أم ثمة نور سينهمر علينا من مكان ما؟ (يتحرك نحو الجدار الأيمن. يلمسه بحذر) ما هذا؟ أهو جدار عازل للزمن يتوقف) هذا ليس جداراً، أكاد اشعر – من ملمسه أنه لوحة جدارية هائلة (يتحرك إلى الجدار الخلفي. يلمسه ثم ينتقل إلى الجدار الأيسر)

يبدولي كما لو أن الجدران الثلاثة مغطاة بلوحة واحدة. لوحة من ظلام (بتعجب) أيعقل هذا!

(ينظر إلى الجدار الرابع.. يهرول نحو جمهور النظارة.. يصطدم به فيسقط أرضاً.. ينهض.. يلمسه بالطريقة نفسها)

لماذا جعلوا هذا الجدار شفافاً؟ (يفكر بصوت مسموع) ربما لأرى ما يحدث هناك (يشير بأصابعه جهة الجمهور) أو ليروا هم ما يحدث هنا (ينادي ويؤشير بيديه) هيه أنتم.. هل تسمعونني؟ هل ترون إشارتي؟ (ينتظر رد فعلهم ثم بخيبة) إنهم لا يسمعون ولا يبصرون. وحدي سأظلُ في هذا الجوف المعتم حتى ألفظ أنفاسي الأخيرة (لنفسه) كيف ولماذا جئتُ إلى هذا الظلام المريب؟ (يفكر) حقيقة أنا لا أعرف كيف ولماذا، وكم استغرق ذلك من الزمن (يحاول التذكر) لماذا لا أقول إنني انتقلت خلال حلم راودني والدليل أن الليل لم ينقض بعد (يسير بضع خطوات) وما أدراك أن هذا الظلام ليل روتيني مألوف؟ (تنتشر الإضاءة الخافتة

الزرقاء فيفاجأ بها) إذن (يبتسم) هذا هو الدليل. بروغ الفجر (يلتفت إلى جمهور النظارة) لكنكم لا تزالون غارقين في الظلام. أيعقل أن يطل الفجرُ على هذا المكان فقط!؟ (يلتفت إلى اللوحة، يستعرضها. يتأمل بعض أماكنها بعمق. (يستدير نحو الجمهور ثم لنفسه) هل أنا جزء من هذه اللوحة! كيف لي أن أعرف وهي غارقة برمزية وغموض. (إلى اللوحة) هل أنت جزء من هذا الغموض الذي يجعل الأسئلة تنشطر داخل رأسى كما لو أنها سبايروجيرا؟ (يتذكر) يبدولي أنني شاهدتك من قبل ولكن أين؟ (يحاول التذكر) أين أين؟ آ... تذكرت على صفحة يوسف الناصر في الفيسبوك، ولوكان اللابتوب معى لاستعنت به لمعرفة حقيقة ظلامك الدامس (يصمت فجأة إذ يسمع الصوت الذي تكرر عليه سابقاً. يسد أذنيه. ينقطع الصوت فجأة ويدخل عليه منزلقاً جهازه الإلكتروني. ينظر إليه بريبة واستغراب)

من أين جئت وكيف وصلت وكل ذرة في هذا المكان مقفلة؟ (يقترب منه) أنت جهازي الخاص فعلاً. (لنفسه) ربما سمعوني فاستجابوا. هل هم يستجيبون فعالاً؟ جل ما أخشاه أن يكون كل هذا من مخططاتهم الرهيبة وإن بدوا لي أنهم ليسوا على هذه الدرجة من السوء (يضغط على زر التشغيل، تضاء الشاشة، فينتفض بشكل مفاجئ) يا إلهي ما هذا؟ أمر عجيب وغريب. بل غاية في الغرابة؟

(يقرّب وجهه من شاشة الجهاز مدققاً النظر. يتراجع إلى الوراء. ينظر إلى اللوحة الجدارية)

من وضعك على سطح المكتب؟ ومن سمح لك تحميل نفسك على جهازي الشخصي؟ هذا انتهاك



نعم. عليك أن تفسر لي هذه الظاهرة العجيبة والا سأجن.

- لیس لی ید فی هذا.
- ليس لك يد في هذا! ألم ترسمها أنت؟ ... ألم تضعها وسط بركان من الدم المغسول بالظلام؟ إذن قل لي أنت لماذا أنا حبيس جدرانها الصماء؟
  - قلت لك ليس لي يد في هذا كله!
    - من غيرك إذن؟
    - أريد أن أعرف منك.
- تريد أن تعرف مني؟ حسنا كل ما اعرف أنها لوحة غامضة جداً وكأن الغموض فيها مقصود لغاية في نفسك أنت، لقد سئمت من هذا كله سأتوقف عن الكتابة.

(إلى الجمهور) إنه يتناسى، بل يفتعل النسيان وكأنه لم يكتب عنها في صفحته على الفيسبوك بعد ثلاث سنوات من إنجازها: (يفضل أن ينقل النص من الفيسبوك مباشرة)

((إنها لا تزال معلقة على الجدار، ورغم أنني من رسمها إلا أنها صارت تبعث الحيرة في نفسي وصدرت أرى جانبها الملغز يفيض ويطغي على قماشتها، حتى أنني فكرت بالبحث عمن بإمكانه أن يحدثني عنها، مثل من يرتكب فعلاً ما ويستعين بمحلل نفسي ليفسر له دوافع وأسباب ونتائج فعلته))

(كأنه اقتنص فكرة جديدة تخرجه من مأزقه فيعود إلى الكمبيوتر. يضعرب على بعض المفاتيح، يضع السماعات الرأسية (headphone) على أذنيه يتصل بالطرف الآخر عن طريق الواتساب أو غيره

للخصوصية. جريمة يحاسب عليها القانون (بتأكيد) نعم القانون (بنفسه بصوت منخفض) القانون؟ هههه القانون! أيوجد قانون في هذا الفراغ المعتم، وهل يستطيع القانون محاكمة هذه اللوحة الهاكر ومعاقبتها بسبب اختراقها لعالمي الشخصي؟ (يعود لجهازه. يضرب على بعض المفاتيح) حمدا لله أن خدمة الـ(Wi Fi) متوفرة هذا في هذا الجحيم المقفل.

(يستمر بالضرب على مفاتيح الكيبورد. يتوقف.. يبتسم.. عندما يبدأ الكتابة على الكيبورد فأنها تظهر على اللوحة بهيئة (chats) على جزئها المظلم تحديداً مع موسيقى خافتة كخلفية للمشهد):

- (يكتب) مرحباً بك صديقي، أردت أن أسألك ماذا تفعل لوحتك هنا؟ أهى جزء مما يخططون؟

(عندما يكتب الطرف الآخر فان كلماته تظهر على اللوحة أيضا):

- ماذا يخططون؟
- وما أدرانى أنا!
- حسن لماذا أنا طرف في هذا؟
- لأن لوحتك (جدار أسود) هنا وأنا مسجون داخلها... صدقني لا يمكن أن أخطئ في التعرّف عليها وعلى أسلوبها، فقط أردت أن اعرف لماذا أنا حبيسها؟ حسناً سأكتب لك عمّا وجدته فيها لتصدق: أولا ثمة شبابيك أو لأقل منافذ ملطخة بالدم، والغريب الغريب أن الدم الذي عليها يكاد يبرق في الظلام من شدة لمعانه... وثانيا الظلام يهيمن على مفاصلها وكأن الأرض فقدت حركتها الروتينية وظلّت في مواجهة دائمة للعتمة الكونية الحالكة...



من سبل الاتصال الإلكتروني)

آلو... آلو... يوسف؟ اعتذر منك عمّا بدر مني أنا في وضع لا أحسد عليه فقط أريد أن اعرف بصدق ووضوح، هل وضعتني هنا لأفسرها لك؟ ... ماذا! لم تعد بحاجة إلى تفسير! لماذا ورطتني بها إذن؟ أنت لم تورطني؟ بل ورطتني وأنا الآن أدفع ثمن هذه الورطة بكل دقيقة من عمري (بغضب) لتذهب لوحتك إلى الجحيم فهي لم تجلب لي غير الظلام (يغلق الخط بينما يتكرر الصوت نفسه. يغلق أذنيه براحتيه، يظلم المسرح يرتفع الصوت أكثر من ذي قبل نشعر بارتطام وتدحرج جسم ما على خشبة المسرح. دائرة رأسية من الضوء تسطع تدريجياً على الشخص الجديد الذي بدأ يفوق من غيبوبته، يرفع رأسه مواجهاً رأس الرجل السابق

رحل2: أين أنا؟

رجل1: أنت هنا.

رجل2: هنا... أين؟

رجل1: لا أدري. هل تتذكر ما حدث لك بالضبط؟ رجل2: لا أتذكر سوى أنني وضعت داخل بقعة زيت سوداء قُذفَتْ بفرشاة داخل لوحة لم استطع تبين ملامحها ثم وجدت نفسي هنا في هذا المكان الموحش الذي يشبه....

رجل1:(يقاطعه) قبراً مظلماً أليس كذلك؟

رجل2: نعم... بالضبط كأنك في قلبي تقول ما أقول. رجل1: لا ... لستُ في قلبك.

رجـل2: أقصـد أنك عرفت مـا أردتُ قولـه فسبقتني بالقول. هل أعرفك؟

رجل1: بل أنا أعرفك وأعرف من تكون بالضبط...

أنت واحد منهم.. بل أنت أمكرهم جميعا. ألستَ مختارهم للطائفية والزمن البذيء؟

رجل2: تحدّث بتهذيب وإلا...

رجل1: وإلا ماذا يا مختارهم.

رجل2: يبدو أنك لا تعرفني.

رجل1: بل أعرفك حق المعرفة ... هل ثمة رجل في عرض البلد وطولها لا يعرف من تكون؟

رجل2: من أكون؟

رجل1:أنت الظلام الذي أغلق منافذ النور على الناس جميعاً.

رجل2: كيف تجرؤ على محادثتي بهذه الطريقة؟ رجل1: لأن الظلام هنا لا يفرّق بينك وبين غيرك من سدنته المخلصين.

رجل2:من أنت؟

رجل1: على ما يبدو أنني واحد سبقك في الوصول إلى هذا الجحيم الغائر في نفوسنا المضطربة.

رجل2: هذه موامرة إذن حيكت لي في ظلام.

رجل 1: الظلاميون لا يتآمرون على بعضهم بعضاً فالظُلْمَةُ توحدهم ليشد الواحد منهم إزر الآخر ولك هناك أخوة كثر يغمضون عيونهم عندما يتعلق الأمر بظلامك. يعني بالعربي الفصيح (يغلسون) رجل 2: لا علاقة لي بكل هذا الذي أنا منزّة عن كل صغيرة وكبيرة فيه.

رجل2: لن اسمح لك أن تسخر منى.

رجل1: ومن تكون أنت؟

رجل2: أنا من قاد الناس إلى منابع النور.



رحل1: وقد صَبَرَ الناسُ عليكَ كثيراً. رجل2: ألست واحدا منا فلماذا تعزل نفسك عنا؟ رجل1: كنت منكم.

رحل2: والآن؟

رجل1: أنا في هذا البئر الذي تنبأ به يوسف.

رجل2: يوسف من؟

رجل1: الفنان الذي رسم هذه اللوحة (يشير إليها) رجل2: (ينظر إلى اللوحة نظرة بانورامية فتنقبض ملامح وجهه) أفي نفس يوسف كل هذا القدر من الظلام؟

رجل 1: كل هذا القدر من الظلام في نفوسنا نحن. رجل2: ها أنت تحشر نفسك معنا للمرة الأولى. رجل 1: لن أبرى نفسى وفيها من الظلام ما يجعل النهار ليلاً.

رحل2: ما دمت معنا إذن لنفكر بالخروج من هذا الظلام القاتل.

> رجل1: وإلى أين نمضى؟ رجل2: أرض الله واسعة.

رجل 1: لقد ملأتم أرض الله شيروراً وظلاماً؟ اني ذهبنا فأن ظلامكم عالق بأرواحنا المضطربة. رجل2: أهذا ما تقوله اللوحة؟

رجل1: نعم بكل تأكيد.

رجل2: إذن اطلب من يوسف أن يغيرها.

رجل1: هل تعتقد الأمر بهذه البساطة؟

رجل2: أنا مستعد لدفع أي مبلغ يريد.

رجل1: أي مبلغ؟

رجل2: أي مبلغ.

رجل 1: أنت ضليع بالدفع... لكنك لا تعرف كيف

رجل1: صدقت أنت قائدهم (يشير برأسه إلى جهة مجهولة)

رجل2: (متبجحاً) نعم أنا (يتوقف مفكراً ثم) ماذا تقصد؟ أنا قائد مَن؟

رجل 1: (يقاطعه متجاهلًا إياه) القائد... الذي تخلصتم منه كان ابنه الأكبر يقدم الناس لكلابه الجائعة فتلتهمهم بوجبة واحدة لا تبقى منهم لحمأ أو عظماً، أما أنتم فقد بدأتم بالتهامهم بشراسة تفوق شراسة تلك الكلاب المستأذبة.

رجل2: نحن من خلص الناس من شرور ابنه الأكبر رجل 1: وقد صرتم أكثر شراً منه على الناس.

رجل2: اخرس لا تقل هذا في وجهي.

رجل 1: وهل تفرق كثيراً إن قلته في وجهك هذا أم في وجوهك الأخرى؟

رجل2: تفرق إن كنت تريد أن تعرف.

رحل1: ستندمون.

رجل2: لن نندم فلقد قمنا بكل ما يمليه علينا ضميرنا (يغير سير الحديث) الآن قل لي كيف يمكنني الخروج من هنا؟

رجل 1: لو كنت أعرف لخرجت قبل أن يحلُّ ضميرُك المغرق بلصوصيته ضيفا على ربيبك.

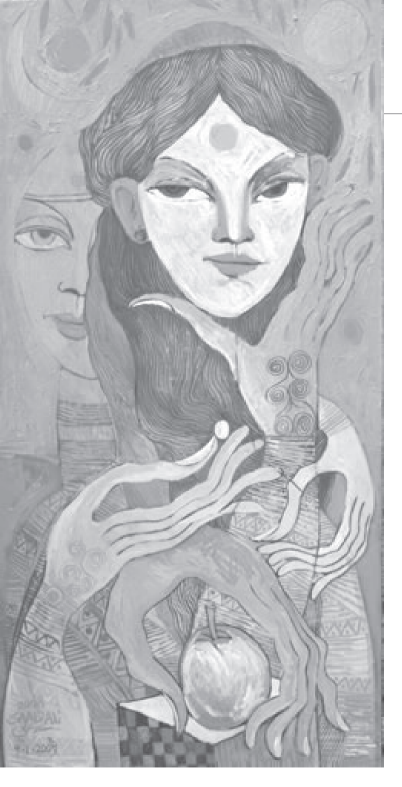
> رجل2: ربیبی؟ ماذا تعنی؟ من هو ربیبی؟ رجل1: الظلام... هل نسيت حقاً؟

رجـ(2: (یشیر لـه باصبع الاتهـام إلى قلب رجل(1)القلب المظلم يرى كلّ القلوب مظلمة.

رجل 1: صدقت، إنها القلوب العمياء، وهذا ما أنت عليه بالضبط.

رحل2: قد صبرتُ عليكُ كثيراً.





تتعامل مع فنان مثل يوسف.

رجل2: إذن تعامل معه أنت.

رجل1: أنت لم ولن تفهم كيف يفكر الآخرون. ما تفكر به فقط: الأرباح المالية والمكاسب السياسية. رجل2: قل لي أنت، كيف يفكر الآخرون وماذا يريدون؟

رجل1: العيش بكرامة.

رجل2: فقط؟

رجل1: فقط.

رجل2: وهل تجلب لهم الكرامةُ مالاً أو جاهاً؟

رجل1: أرأيت؟ إنك لا تفكر إلا بالمال ولهذا رُميتَ في غياهب هذه اللوحة.

رجل2: أنا لست رجل فن وأدب أنا سياسي، والسياسي لا يحكم إلا بالمال.

رجل 1: كنت مثلك أيضاً اعتقد بما تعتقد ولكنني تحررت.

رجل2: هل حررتك هذه اللوحة بقلبها الأسود.

رجل 1: بل جعلتني أرى في الظلام ما يصعب عليكم رؤيته في الضوء.

رجـل2: إذن قــل لي ماذا ترى في هــذا الظلام الذي يهيمن على كل مفاصلها؟

رجل 1: (بقوة وتصميم) أنتم.

رجل2: نحن؟

رجل1: نعم أنتم.

رجل2: وأين أنتم فيها.

رجـل1: هل تـرى تلـك النوافـذ المصبوغـة بـالدم؟ (يشـير إلى مـكـان محدد في اللوحـة فيجيبه رجل2 بهزة من رأسه) نحن خلف تلك النوافذ.



الموسيقي)

رجل1: ما هذا؟

رجل2: قادم آخر، أو لك أن تسميه ضيفاً آخر.

رجل3: نحن ما نحن عليه.

رجل3: على ما تشاء.

رجل2: كيف وصلتَ إلى هنا؟

رجل1: (رجل1 ورجل2 يتبادلان النظرات) هو

يعني كيف سيخرج من هنا؟

رجل3: سؤالك هذا يعني أن لا خروج من هنا والعودة ثانية إلى هناك.

رجل 1: بالضبط.

رجل3: مستحيل.

رجل2: لا مستحيل تحت الشمس.

رجل3: أي شمس؟

رجل1: الشمس هنا تعنى الظلمة.

رجل3: هل نحن في مقبرة؟

رجل1: بل في لوحة.

رجل3: هل جننتما.

رجل2: كيف لا يجن من يرى كل هذا الظلام.

رجل3: مجنونان في الظلام إذن.

رجــل1: (يشـير إلى رجل2) هــو لا يرى أحــدا إلا من خلال نفسه.

رجل3: على أن أتجنبه إذن، أليس كذلك؟

رجل 1: (ينظر إلى رجل2) عليك أن تحذر منه فقط فهو لا يعض. لقد فقد أسنانه الحقيقية.

رجل3: تعنى أسنانه الدائمة؟

رجل 1: لا.. أُسنانه الدائمة لا تسقط. أنا عنيت أسنانه القاضمة القارضة.

رجل2 : (يشير إلى الخطوط والبقع الحمر داخل اللوحة) هذه دماؤكم إذن؟

رجل1: الآن بدأت تفهم.

رجل2: ما لا افهمه: كيف وصلتم إليها وهي أعلى من قاماتكم؟ (الرجل 1 لا يجيب) أنا أقول لك. لقد صعدتم على أكتافنا، أو بالأحرى نحن سمحنا لكم بالصعود على أكتافنا وهذه هي النتيجة.

رجل1: أي نتيجة؟

رجل2:نتيجتكم البائسة. لقد عضضتم اليد التي مُدت إليكم لتنقذكم مما أنتم فيه.

رجل1: ليتكم لم تفعلوا هذا. ليتكم تركتمونا على ما نحن عليه. عندما يشتد الظلام وتتضاعف طبقاته سمكاً وعبئاً يصعب على الناس العيش تحت نيره الثقيل.

رجل2: أعطيناكم أكثر مما تستحقون فماذا كانت النتيجة? (يتوقف قليلاً) ملأتم الحياة اضطراباً وإرباكا.

رجل1: نحن فقط نددنا بظلامكم.

رجل2: ونحن عملنا على جلب النور لأنفسكم المظلمة لتشرق عليها شمس الوطن.

رجل1: الوطن؟! أي وطن؟ هل تقصد الوطن (بسخرية) الذي بيع في مزاداتكم السرية والعلنية؟ رجل2: من يجهل مصلحته لا يجني غير الخيبات. أنتم.... (يقاطعه صوت المحرك النفاث نفسه يسدّان آذانهما براحة أيديهما يعمّ الظلام وكما في المرة الأولى نسمع صوت تدحرج شخص على خشبة المسرح وإذ تفتح دائرة من الضوء على القادم الجديد يبدأ بالنهوض تدريجياً مع ارتفاع صوت



رجل1: نعم اللوحة.

رجل3: (يلتفت إلى الوراء) أين هي اللوحة؟ أنا لا أرى غير الظلام. هل الظلام لوحة؟

رجل1: إنهما متداخلان ولا سبيل لرؤيتهما منفصلين.

رجل3: أمر في غاية الغرابة!

رجل2: لم تقل للآن بماذا أخبروك.

رجل3: لم يخبروني بشيء أبدا.

رجل2: كذبتَ علينا إذن؟

رجـل3: لم أكذب ولم أقل إنهم أخـبروني بل أخبروك أنت فقط.

رجل2: عن ماذا أخبروني بالضبط؟

رجل3: أنت أدرى بما أخبروك.

رجل1: (متدخلا بينهما) أنا أقول لك. ستظل هنا طوال عمرك حبيس هذه اللوحة الجهنمية.

رجل2: تحدث عن نفسك فقط أو لتصمت إلى الأبد. رجل3: (يمسك ذراع رجل1 ويسحب بعيدا عن رجل2) أريد أن اعرف منك سر هذه اللوحة.

رجل 1: ليس لها سر محدد فهي تجدد أسرارها على الدوام. الذي أستطيع قوله لك فقط إن الذي رسمها كان زميلاً لي أيام الدراسة الجامعية ثم هاجر غرباً.

رجل3 : ألم يفشِ لك سرّها؟

رجل 1: حتى هو لم يستطع كشف سرها الدفين.

رجل3: لماذا وضعونا هنا، هل نحن جزء منها؟

رجل1: بل نحن جزء من ظلامها.

رجل3: ربما لنتطهّر منها.

رجل1: بل من ظلامها أو بالأحرى من ظلام أنفسنا ولكن ما السبيل إلى ذلك؟

رجل3: هل تحاول إخافتي؟

رجل1: بل تحذيرك فقط.

رجل3: لا تصغى له فهو يهرف بما لا يعرف.

رجل3: وهل تهرف أنت بما تعرف؟

رجل2: ما يهمنى هو كيف وصلتَ إلى هنا؟

رجل3: ألم يخبروك؟

رجل2: (مصعوقاً) من هم؟

رجل3: (يشير برأسه إلى جهة ما) أولئك.

رجل2: أولئك من؟

رجل1: (باستخفاف) زبانية جهنم. أولئك من هم على شاكلتك.

رجل2: يبدو أن غيرهم بانتظار من هم على شاكلتك أنت.

رجل3: أرجوكما.. بلا مهاترة. دعونا نتحدث في المهم.

رجل 2: حسنا حبذا لو أخبرتنا عنهم ولماذا أرسلوك إلى هنا.

رجل3: قالوا لى ثمة لوحة هنا.

رجل2:نعم.. إنها وراءك.

رجل3: ورائى أين؟

رجل2: وراءك يعنى وراءك.

رجـل3: يــا لغبائي هــل صرت علــى هــذا القدر من الغداء.

رجل2: بل أسوأ من ذلك. أنت فقدت توازنك فما عدت قادرا على معرفة الاتجاه.

رجل3: وما سبب ذاك؟

رجل1: اللوحة.

رجل3: (بتعجب) اللوحة!!!

على جزء مما حصلت؟

رجل2: هم على شاكلتك لا يريدون الحصول إلا على الخيبات وقد حصلوا عليها بجدارة.

رجل3: هل عدتما إلى الجدال العقيم ثانية؛ نحن في الوضع نفسه. كلنا محبوسون في الظلام، ولا أحد يعرف إلى متى سنظل غارقين في بحر الظلمات هذا. (إلى رجل1) اسمع كيف حصلت على اللابتوب؟

رجل 1: تمنیت لو کان معی فأتی من حیث لا أعلم. رجل 3: عظیم.. إذن تمنی أن یواجهنا یوسف هنا. رجل 2: الأمانی فقط لا تتحقق المطالب.

ردل2: بالأماني أم بغيرها، دعنا نجرب. ألم تتمنى الحصول على اللابتوب وحصلت عليه؟

رجل 1: هذا يعني ثمة من يتحكم بأمرنا ولا أريد أن أكون تابعا له باى حال من الأحوال.

رجل2: صدق المثل القائل: "مكدي وخنجره بحزامه"

رجل3: (إلى رجل1) إذن عليك أن تتمنى ذلك بنفسك.

رجل1: ولماذا لا تتمناه أنت؟

رجـل3: لأنه لم يمض على وجـودي معكم إلا بضع دقائق. ثم أن يوسف رميلك وليس زميلي.

رجل 2: معك حـق (إلى رجل 1) تمنى وصول يوسف إلى هنا وإلا أجبرناك على ذلك.

رجل1: أنتما عاجزان على فعل أي شيء. رجل2: ومن أدراك؟

رجل 1 : اللوحة.

رجل3: اللوحة ثانية!

رحل1: اللوحة حياتنا.

رجل3: ربما بتحطيمها.

رجل1: هذا يعنى تحطيم أنفسنا.

رجل3: أألى هذا الحد نحن غارقون في الظلام.

رجل 1: وربما إلى أبعد من هذا الحد.

رجل3: هل تعتقد أن التخلص من هذا الرجل سيمهّد لنا طريق الخروج؟

رجل1: القتل لم يعد سبيلي.

رجل3: أحسنت.. القتل سبيلهم ولكن سيعلم هذا (مشيرا إلى رجل2) عما قريب كيف يتخلص منا لذا علينا قتله قبل أن يقوم هو بقتلنا.

رجـل1: لـن ألطّخ يدي بالـدم مرة أخـرى لاي سبب كان.

رجل2: هـا هـل اتفقتما على خطة مـا؟

رجل1: لیس بعد.

رجل2: (ينظر إلى اللوحة متأملا) أعتقد أن المنفذ الوحيد للخروج منها هو تلك المنافذ الصغيرة.

رجل3: تلك المنافذ لا تتسع لخروج قطة أو حتى جرذ صغير.

رجـل1: (إلى رجـل 2) سهـل عليـك أن تجـد إبرة في كومـة قش علـى أن تجد طريقـاً للخـروج إلى النور ثانية.

رجل2: يا لك من أناني لا يحبّ للناس ما يحب لنفسه.

رجل 1: أتحداك أن تذكر شيئاً واحداً أحببته لنفسك وأردته للناس.

رجل2: لو كان الناس على دين حكامهم لحصلوا على ما حصل عليه الحكام بالطبع.

رجل1: عدد كبير منهم كانوا على دينك فهل حصلوا



رجل3: لن أفعل.

رجل2: أتعصى أمرى يا هذا!

رجل3: ولمادًا عليَّ أن انفذ أمر من سعرق البلاد والعباد.

رجل2: اخرس.

رجل3: بل اخرس أنت. وافتح الصندوق بنفسك.

رجل2: أنت من تمنى حضوره وعليك فتحه.

رجل3 : لكنك أنت من أراد ذلك.

رجل2: أردت حضور يوسف لا الصندوق.

رجـل3: وما ذنبي؟ أنا تمنيت حضور يوسف لكنهم أرسلوا لنا هذا الصندوق الأسود بدلا منه.

رجل2: (إلى رجل1) لماذا توقف لسانك الذرب.. قل شيئا وأرحنا.

رجل1: لقد صار فتح الصندوق قضيتنا الجديدة. الصندوق الأسود كما هو معتاد في الرحلات الجوية يحتوي آخر مكالمات الطيار ومنها يعرفون سر تحطم الطائرة. وبما أننا نملكه الآن فهذا يعني أن من حقنا معرفة سر وجودنا هنا.

رجـل2: من دون لف أو دوران افتح الصندوق لنرى إن كان فيه سر ما.

رجل1: لم أعد احفل بالسر. افتحه أنت.

رجل2: كنت أعرف أنك الأكثر جبناً.

رجل1: وأنت الأكثر مكراً وخداعاً.

رجل3: ما هذا! ألا تكفان عن هذا الجدال ابدأ!

رجل2: (إلى رجل3) هل تعتقده؟

رجل3: بل اعتقد أن اللوحة هي من تصدر أوهامها البكما

رجل 1: قضيتنا الآن ليست اللوحة بل الصندوق.

رجل2: تعنى حياتنا المظلمة.

رجل 1: أنتم من جعلها على هذا القدر من الظلام.

رجل2: بل أنتم من ترك الظلام يزحف إليها.

رجل3: هل ستستمران باتهام بعضكما بعضا. ألا

تتوقفان لحظة واحدة للتفكر بأمر الظلام؟

رجل2: حسنا كما تريد.. أخبرنا ما العمل؟

رجل3: حسنا اسمعا: أتمنى حضور يوسف إلى هذا المكان (ينتظرون ولا أحد يجيء)

رجـل2 : كان عليك القـول: أتمنّى حضور يوسف إلى هذا الظلام.

رجل3: حسنا، أتمنى حضور يوسف إلى هذا الظلام (يسمعون الصوت نفسه يسدون أذانهم براحات أيديهم ثم ينزلق إليهم صندوق صغير)

رجل2: طلبنا يوسف فاعطونا صندوقاً ما الخطأ في هذا.

رجل1: (إلى رجل2) افتحه لنرى ما فيه.

رجل2: ولماذا افتحه أنا قد يحوي الصندوق مفخخة. افتحه أنت.

رجل 1: (ساخرا) معك حق.. القائد لا يضحّي بنفسه عادة وتحت إمرته المزيد ممن يضحى بهم.

رجل3: أهو قائد فعلاً أم أن هذا تهكم حسب؟

رجل 1: ألم تسمع بالقائد الضرورة؟

رجل3 : أهو المختار؟

رجى 1 : الذي طار؟ نعم فلتركع له يا صديقي. الآن افتح الصندوق.

رجل3: لا لن افعل (إلى رجل2) أأمره أيها القائد المغوار ليفعل.

رجل2: (بأمر) افتحه حالاً.



رجل2 : كيف نحمي أنفسنا في هذا الفراغ الواسع. رجل1: احتميا باللوحة.

رجل3: كيف؟

رجل 1 :ادخلا فیها

رجل3: هل جننت؟ كيف ندخل في لوحة صماء؟

رجل 1: افعلا هذا وإلا ستموتان.

رجل3: دع الصندوق جانباً.

رجل 1 : لماذا؟

رجل3: لأنني أنا من سيفتحه

رجل1: أحقاً ما تقول؟

رجل3: نعم

رجل2: لدي حل.. ليفتح الصندوق من تقع عليه القرعة.

رجل3: قد تعودت وقوعها علي دوما. احتفظ بمقترحك لنفسك.

رجل2 : ما الحل إذن؟

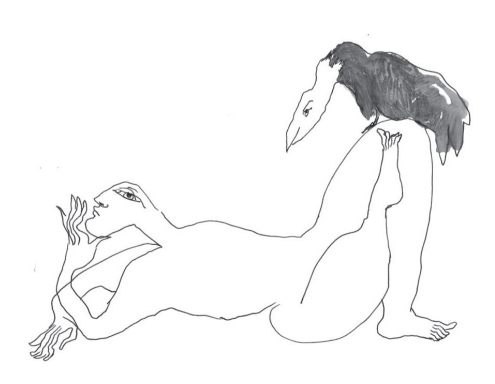
رجل 1: اسمعا... أنا سأفتح الصندوق.

2و3 : (معاً) أحقاً ما تقول!

رجل 1 : هل عندكما شك في هذا.

2و3: (معا) كلا ...لا شك لنا.

رجل 1 : ألا تحميان نفسيكما فقد يكون الصندوق مفخخاً كما يظن (بتهكم) سيادة القائد.





رجل2: دعه يفعل يا أخى ما الضرر؟

رجل 1: أنت آخر من يتحدث.

رجل2: هذا ليس إنصافا.

رجل 1: أتريد أن أكون منصفاً؟

رجل2: بالطبع أريد.

رجل 1: حسنا اسمع. عليك أن تفتح الصندوق بنفسك.

رجل2: ولماذا أنا؟

رجل 1: لأنك المختار أليس كذلك؟

رجل2: هل صدقت هذه الأكذوبة؟

رجل 1: نعم أكثر من أي وقت مضى.

رجل2: خاب ظنى فيك يا رجل.

رجل 1: ما الجديد في هذا؟ ألم تقل إننا لا نحصل إلا على الخيبات؟ افتح الصندوق الآن.

رجل3: أنتما الاثنان لا تريدان فتح الصندوق إذن دعاني افتحه بنفسي.

رجل1: لا هذا ليس إنصافا.

رجل2: وما شأنك أنت. الرجل يريد فتحه بنفسه فما شانك أنت.

رجل1: لن أدعه يفعل.

رجل2: وهل سنظل على هذا الحال إلى الأبد!

رجل1: اسمع (ينطلق الصوت النفاث نفسه فيسدون آذانهم براحات أيديهم. يتوقف الصوت

ويسود الصمت. الثلاثة ينظرون بوجوه بعضهم بعضاً مستغربين ومنتظرين. تركز بقعة ضوء على الصندوق الذي راح ينفتح لحاله مع الموسيقى. رجل 2 يحتمي خلف رجل 3 ورجل 1 مشدوها ينظر إلى الصندوق يخرج من الصندوق ما يشبه مكبر الصوت وبصوت عميق ومؤثر يقول:

الصوت: على الجميع مغادرة اللوحة حالاً قبل وقوع الكارثة.

رجل3: هل نحن في اللوحة أم في خارجها؟ رجل1: لا أحد يتحرك اثبتوا في أماكنكم فاللوحة قدر الجميع.

رجل2: أي قدر لعين هذا. أنا لا أريد الموت هنا في هذا الجوف المعتم.

رجل1: لماذا إذن لم تفتح الصندوق وتخلصنا. رجل2: لم اعرف أن نجاتنا مرتبطة بهذا الصندوق رجل1: استعدا الآن اللوحة ستفعل ما عليها (يظلم المسيرح تماما مع ارتفاع الصوت النفاث نفسه وصرخات الرجال الثلاثة. يعم الصمت في أرجاء المسيرح. تفتح الأضواء ولا نجد على المسرح غير اللوحة شاخصة على الجدران الثلاثة بلونها الأسود الداكن.

(النهاية)



# بحروبها الإفتراضية السينما تستشرف مسارات عصرنا المعولم

## احمــد ثامر جهــاد



الحقائق السرية التي يكتشفها، يحاول "هاش" تحذير بعض الفتية الذين يقابلهم من ان الانغماس التام للحواس باستخدام خدمات الشبكة سيجعلهم مكشوفين وعرضة للإدانة والابتزاز متي ما شاءت الحكومة ذلك، لذا عليهم الانتباه جيدا الى حقيقة ان العصير فائق التقنية بكل مفاتنه هو في جوهره أداة صماء متوحشة، لا تحترم خصوصيات الافراد وتنتهك حريات الجميع في كل لحظة. قد يحاجج البعض ممن لا تروق لهم فرضيات كهذه من ان لا شئ لدينا لنخفيه، ولا يهمنا ان نكون تحت سيف المراقبة الدائمة. يبدو العالم هاهنا منقسما بين

في فيلم مستقل صدر العام 2014 بعنوان "لوغارتم" للمخرج "جون سيشفر" يقود هوس التحكم بالأنظمة الالكترونية واختراق حواجز المراقبة الشاب المنعزل "هاش" الى الشعور بالألوهية والسيطرة المطلقة على الاشياء، فلا احد بوسعه ان يتوقع ما يمكن للمخترق ان يقوم به من على شاشة كومبيوتره المحمول دون أدنى ضجيج. يعتقد هاش (الممثل رافائيل باركر) بوصفه قرصانا ومبرمجا يعي طبيعة التقنية التي تستخدمها الانظمة – ان المخترق المحترف يمكن له من غرفته المتواضعة تحديد شكل العالم الذي يعيش من غرفته وإعادة تشكيله كما يشاء. وبسبب

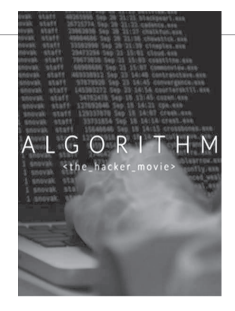


نوعين من الاشخاص، الاول يريد الاستمتاع بمزايا عصر الانترنت، من دون الاكتراث بالعواقب المحتملة للتعامل مع تلك الوسائل المغوية والمخاتلة، ونوع آخر على درجة عالية من الذكاء يهمه معرفة آلية عمل(السستم) الذي يتحكم بحيواتنا ويخضعنا بمراقبة دقيقة لضوابطه وقوانينه الصارمة.

يلمح فيلم Algorithm )

الى ان عالم اليوم بات على موعد مع غطرسة جيل الهاكرز الذين يتحدون العالم المؤتمت بأدواته الذكية نفسها، فهم في المحصلة نتاج هذه الثورة الرقمية وابنائها البررة. (هاش) الذي لا يعمل لصالح احد، يصب جل نقمته على أولئك الذين يستسلمون لنمط العيش في عالم مستبد لا رأفة فيه، فيسعى بكل ما يملك من خبرات وحيل تقنية لكشف المظالم التي تلحق بأصدقائه حال انكشاف

أمرهم في التجسس على مؤسسات حكومية ذات انشطة مشبوهة، ليقع هو الآخر ضحية افعاله الخطرة. وكالعادة مهما بالغت الافلام السينمائية في اظهار قدرات المخترقين والهاكرز ودفع المشاهد الى موضع "المتلصص الآمن" على ما يدور، فانها تحاول في نهاية الامر – ولو بمخالفة منطقها الدرامي –



الايقاع بهوًلاء المغامرين -بعد حين- لئلا يصبحوا مثالا ملهما للآخرين.

#### حينها تروج السينها لحروب عادلة

طوال القرون الماضية كان للحرب-بشكل عام- بعدان أساسين؛ الحرب البرية والحرب البحرية. ومع مطلع القرن العشرين شهد العالم دخول بعدا

فتاكا جديدا تمثل بالصرب الجوية، إلا ان البعد الرابع المسمى "الحرب الالكترونية" عُد اليوم النمط الاخطر قياسا بما سبقه، كونه يمثل جيلا جديدا من الصروب يصعب التكهن بمدياتها ومخاطرها المحتملة على العالم.

في السينما يشير عديد الافلام الى ان الحرب الالكترونية التي يسعى كل طرف لجعلها مشروعة وعادلة بالنسبة اليه، قد بدأت بالفعل منذ سنوات بين

الدول الكبرى المتحكمة باقتصاديات وسياسيات العالم: امريكا وبريطانيا وروسيا والصين والمانيا وفرنسا، وعلى ضفة مقاربة كوريا الشمالية وايران واسرائيل. حرب شاشات وبرمجيات وحواسيب متطورة تخاض عن بعد بسرية تامة، هي من نوع الحروب المفتوحة التي لا تحتاج الى اعلان عن



جون ماكلين



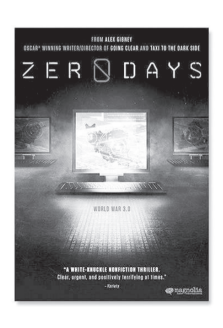
بدئها لانها حرب خفية تخالف كل قواعد وتقاليد الحروب المعهودة. تفيد التقارير الوثائقية ان لكل واحدة من هذه الدول العظمى جيشا من الخبراء والعاملين في مجال العلوم السيبريانية، بقدر ما يجري التعتيم على طبيعة عملهم فأن البعض يفاخر – على المستوى الاعلامي احيانا – بقدراتهم الاستثنائية من اجل ارهاب الخصم، مثلما تفعل حكومة الصين حينما تطلق على فريقها الالكتروني الكبير تسمية (الجيش الازرق) في محاولة لردع المناكفات الامريكية التي تستهدف التضييق على تمدد التنين الأسيوي في اجزاء من العالم ذات مصالح حيوية.

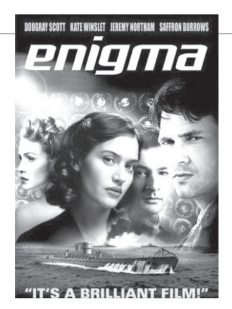
ربما من اشهر العمليات السرية التي استخدمت

الفضاء الالكتروني لإطلاق فايروس خطير تجاه الخصم، العملية التي جرت عام 2009 والتي والمعروفة بـ (ستكس نت) والتي قامت بها المخابرات الامريكية بالتعاون مع اسرائيل بهدف تعطيل المفاعل النووي الايراني "نطنز" والتي اثارت عاصفة من ردود الفعل المحذرة من انتشار هذا النوع من الهجمات التي قد تضير بالمصالح والمنشآت الحيوية لكثير من دول العالم، وهو ما دفع الولايات المتحدة لإنكار تلك العملية والتعتيم على تفاصيلها، لكن ليس بعد صدور

الفيلم الوثائقي " Zero Days 2016" لاليكس غابني الحاصل على جائزة افضل سيناريو لفيلم وثائقي والذي يكشف بمهارة عالية كل التفاصيل المتعلقة بهذا الهجوم الالكتروني وتبعاته الكارثية. اجمالا لم تكن العجلة السينمائية بعيدة عن تناول هذه الصراعات السياسية والتحديات المصاحبة لها، تارة بإعادة انتاج قصص تستند الى احداث حقيقية او مستلة من ارشيف دوائر المخابرات، واخرى باستشراف صورة متخيلة لمستقبل قريب. فقد تعاملت بعض الافلام بشكل مبكر مع هذا الموضوع وروجت لهذا النمط من الحروب المتطورة على نحو مبالغ فيه عادة، بل انها استبقت بخيالها السينمائي الواقع الفعلي لتطور علوم الكومبيوتر،

فنسجت حكايات مشوقة عن تهديدات ارهابية تطال البيت الابيض الحصين او رموزه الابيض الحصين او رموزه الرئاسية fallen-2013 وعن شباب مغامرين يخترقون انظمة امنية حكومية ويهددون مصالحها عبر القيام بعدد من التفجيرات عن أفراد خارجين عن القانون عن أفراد خارجين عن القانون باختراق انظمة حمايتها المعقدة بية ونافذة. وبقدر ما تستلهم شرية ونافذة. وبقدر ما تستلهم هذه الافلام عديد قصصها من





الواقع العياني فانها في الوقت نفسه تؤثر على حركة الواقع ذاته وتسهم بشكل او بآخر في خلق المزاج العام للأفراد، الى الحد الذي يمكن القول فيه انها مسؤولة بدرجة ما عن توجيه المتمامات الشباب المهووس بالكومبيوتر ودفعه للمغامرة غير المأمونة على غرار مغامرات أبطال السينما الخارقين. ويدرجة ليست اقل ألهمت افلام هوليود واسعة الانتشار

العقلية العسكرية والاستخبارية الامريكية للتفكير بولوج عالم بكريليق بعصرنا الزاخر بالصراعات عبر استنساخ النماذج السينمائية الاكثر شيوعا، ولنتذكر هنا في سياق تحديات العوالم المستقبلية اعتراف الرئيس الامريكي الاسبق "رونالد ريغان" بانه استوحى برنامج سباق التسلح الفضائي من فيلم "حرب النجوم" للمخرج جورج لوكاس. ناهيك عن الافكار الملهمة في العديد من افلام الانيميشن بصناعتها الفائقة التي صورت عوالم خيالية وحروب مستقبلية تنذر بدمار شامل.

#### من مغامرات الهاكرز الى الحرب الالكترونية

تعد عمليات التجسس العسكري والاستخباري في فك شفرات العدو خلال الحرب العالمية الثانية

المحاولات الاولى التي شرعنتها الحكومات بهدف هزم خصومها بأية وسيلة ممكنة، معتمدة في ذلك على فرضية اختراق انظمة العدو وسرقة بياناته وتحليلها للوقوف على طبيعة برامجه السرية ومن ثم افشال مخططاته. هذا ما تناوله على وجه الخصوص فيلم (— Eni والني تدور احداثه في ابتد" والذي تدور احداثه في الحراء الحراء العالمية الثانية

ومنعطفاتها الحاسمة، وعلى نحو اكثر دراماتيكية عالج فيلم المخرج "مورتين تيلدوم" ( The 2014 عالج فيلم المخرج " ( Imitation Game من خلال تناول جانب من سيرة عالم الرياضيات ومحلل الشفرات البريطاني الشهير" آلان تورنغ" الذي يقوم بحل شفرة انغما الالمانية في عملية حسابية معقدة كان لها ان تغير موازين الحرب الدائرة لصالح بريطانيا. تلك المحاولات السرية في الدائرة لصالح بريطانيا. تلك المحاولات السرية في التجسس والاختراق والتي تمت على الدوام برعاية اجهزة حكومية هي نواة ما سيصبح في عصر لاحق القوة الجديدة المستندة الى التفوق المعلوماتي والتقني في مجال الحروب السيبريانية.

لكن اذا ما عدنا الى الوراء قليلا صوب عقد الثمانينات الذي شهد بدايات دخول الانترنت في المؤسسات الحكومية وإن بشكل محدود، سنستعيد افلاما مشوقة عن عمليات الاختراق والتجسس



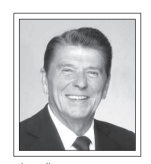
والجريمة المنظمة، افلام جاء بعضها مشفوعا بكليشيهات نمطية وبطولات هوليودية لها شعبيتها على غرار مغامرات العميل السري "جيمس بوند" عبر سلسلة افلام امتدت لأكثر من نصف قرن بمعية نجوم مشهورين، كذلك السلسلة الاكثر شعبية خلال العقدين الاخيرين "المهمة المستحيلة" للنجم توم كروز. فمن بين ابرز افلام الثمانينات في هذا السياق فيلم (war games) انتاج عام 1983 وهو عن مجموعة من القراصنة الشباب في مدرسة ثانوية ينجحون في اختراق نظام مؤسسة عسكرية حكومية ويتسببون بالعد التنازلي لاندلاع حرب كونية ثالثة. وعلى نحو اقل تشويقا تنجح انجيلنا

جولي بمعية صديقها في اختراق انظمة الكومبيوت ربمهارة ملحوظة في فيلم (Hackers) عام 1995، فيما يعرض فيلم (Takedown) انتاج 2000 احداثا حقيقية عن عمليات الهاكر الشهير"كيفن ديفيد ميتنيك" الذي تمت مطاردته واعتقاله من قبل مكتب التحقيقات الفيدرالي عام 1995.

اما الجزء الرابع الاكثر رواجا من سلسلة الأكشن الشهيرة (Die Hard)عام 2007 بطولة النجم (بروس ويليس) فانه يحافظ على مساره الدرامي العام سواء في حكايته او في رسم شخصية الشرطي الشرس والمتفاني (جون ماكلين) الذي يجد نفسه هذه المرة ملزما بالتصدي لهجوم ارهابي داخل

الولايات المتحدة في ذكرى عيد الاستقلال حيث يوقع الهجوم خسائر اقتصادية ويعطل البنوك ويربك حركة المرور بشكل يتسبب بخلق فوضى عارمة في شوارع المدينة ويثير الهلع بين صفوف المدنيين، الامر الذي يضطر الشرطي ماكلين لمواجهة سيناريو الاعتداء غير المسبوق هذا من خلال الاستعانة بخبرة هاكرز يدعى "مات فوستر" مطلوب للعدالة جراء افعاله غير القانونية للعمل مطلوب للعدالة جراء افعاله غير القانونية للعمل احبائح البوليس وتوظيف خبراته التقنية لاختراق اجهزة الجماعة الارهابية وتعطيل مخطط هجماتهم. ان اهم ما يلاحظ على هذا النمط من الافلام منذ جيمس بوند الى آخر افلام الهاكرز في السنوات

الاخيرة هو انها اسوة بشطحات افلام الخيال العلمي التجارية، تبالغ في رسم قدرة المخترقين سواء كانوا ارهابيين يتبعون دولا معينة او لصوص هواة يخططون لسرقة بنك ما، لانها تستند في الغالب على ثقة المشاهد العمياء بقوة التقنية وحيلها اللامتناهية من دون ان ادنى اكتراث بمدى منطقية او علمية ما يجرى على الشاشة، فمن غير الوارد التساؤل ان كانت وسائل الاختراق عن بعد تعكس كيفية علمية مقنعة. وان كان البعض لا يجد اى منطق في قبول فكرة ان بصمات العين او الاصابع هي مما يمكن اختراقه ببساطة فثمة من يرد على ذلك بالقول انه امر معقد يمكن حصوله لكن يصعب شرحه ولا يفهمه



رونالد ريغان



جورج لوكاس



الا قلة من اهل الاختصاص! وعليه فان ما يهم أفلام الاثارة والتشويق بالدرجة الاساس هو اتقان اللعبة الدرامية بتوظيف اقوى المؤثرات البصرية وجذب المشاهدين الى ايقاعها بغض النظر عن ثقة هؤلاء المشاهدين بما يمكن للتكنولوجيا الرقمية ان تفعله للأبواب الفولاذية الموصدة ولا لنظم انذارها الحساسة.

#### ابطال مناوئون للهيمنة

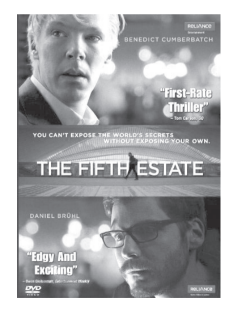
عبر الكشف عن الكثير من الحقائق الخفية للجمهور، اصبح للعصر الالكتروني ابطاله ومشاهيره حيث بات من المعلوم اليوم ان البيانات الشخصية التي

يجري جمعها عن مستخدمي الانترنت تمثل المادة الخام او ما يسمى بثروة "النفط الجديد" التي تتيح للدول الكبرى (امريكا على وجه الخصوص) التجسس على اتصالات الناس وتحليل بيناتهم ومعرفة شخصياتهم الرقمية وافعالهم اليومية واهتماماتهم هذا العالم، بذريعة حماية مصالح المنها القومي. من جهتها عملت السينما على اظهار المبتكرين المشاكسين واللاعبين التقنيين المهرة خارج قيود بيروقراطية السلطة وقوانينها الرادعة

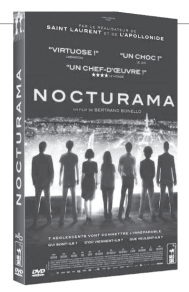
كنماذج اسطورية للبراعة الرقمية المشفوعة بحس انساني طموح كشخصية مؤسس فيسبوك "مارك زاكربيرغ" في فيلم "الشبكة الاجتماعية" للمخرج ديفيد فينشر، حيث تظهر تقنية "السوشيل ميديا" كعرض جماهيري يمثل رفاهية الرأسمالية الفائقة، لكنها خارج مباهج ثقافة الاستهلاك ليست اكثر من تقنية معدية تتحدد هويتها بنوايا مستخدميها. من هنا توالت الافلام عن شخصيات تقف على الضفة الاخرى المناهضة لسيطرة التقنية الالكترونية على حياة الناس والتحكم بمصائر الشعوب كعديد الافلام الروائية والوثائقية عن حملات العميل السابق إدوارد سنودن وجوليان أسانج المعروفين بفضح الاستبداد الرقمي للولايات المتحدة.

من هذه الوجهة وعشية انتشار الاخبار المدوية لعراب العصر الاخبار المدوية لعراب العصر ويكليكس "جوليان اسانج" قدمت العديد من الافلام الروائية والوثائقية حول هذا الموضوع من بينها فيلمين روائيين بمستويين متفاوتين تناولا سيرة السانج، الاول هو الفيلم الاسترالي السانج، الاول هو الفيلم الاسترالي Underground The Julian Assange Sto—

المخرج روبرت (ry-2012) للمخرج روبرت كونولي والذي يعرض الظروف كونولي والذي يعرض الظروف النفسية التي حددت اهتمامات السانج ورسمت مسار شخصيته







تصطدم هذه الحروب بانتقادات واسعة ليس فقط لانها تخرق اخلاقيات قواعد الاشتباك، بل لانها وعلى نحو سافر تسوغ او تشرعن للجميع نمطا منفلتا من الحروب الالكترونية وعمليات الهاكرز الذي تدينه بشكل صريح قوانين الدول الديمقراطية ذاتها، وليس من المقنع بتاتا الاحتماء بمزية ان الحرب الالكترونية تبقى مجهولة المصدر ولا يمكن التثبت على نحو قاطع من هوية الطرف المتورط فيها. وكلنا

يتذكر القرصنة التي تعرضت لها شركة "سوني بكتشرز" عبر سرقة آلاف الرسائل والافلام وتعطيل حواسبيها وبالتالي ايقاع خسائر مادية فادحة بها تقدر بالمليارات حيث وجهت امريكا اصابع الاتهام في حينها الى كوريا الشمالية من دون ان تتضح حتى الآن هوية الفاعل الحقيقي.

سيبقى الجميع أسرى مباهة العصر الالكتروني الذي يسر لمواطني العالم سبل التواصل الاجتماعي في الحياة الواقعية والافتراضية، الا ان الجميع ايضا يطوفون في هذا الفضاء بلا هويات محددة، وهم ليسوا آمنين في منازلهم او اماكن عملهم، لانهم في نهاية الامر مجرد ارقام صغيرة في معادلات رياضية تدور في فلك إمبراطورية الشبكة العنكم تعة.

منذ طفولت حتى مراحل نبوغه في عالم البرمجيات الالكترونية ولاحقا القاء القبض عليه بتهمة محاولة اختراق مؤسسات حكومية حساسة. اما الفيلم الاخر والذي مني بفشل تجاري فهو (Estate-2013) للمخرج بيل كوندون والذي بالغ في اظهار اسانج كاروبي هود عصره شخصية كارزمية لا تعترف بالحدود الاخلاقية لنتائج افعالها،

عام 2010 عقب نشر ويكليكس وثائق حكومية على مستوى عال من السرية عن بعض المتعاونين مع أجهزة الاستخبارات الأمريكية في بلدان عربية وأجنبية عدة، فكانت فضيحة من العيار الثقيل احرجت المجتمع الدولي وتسببت بمقتل عدد من العملاء السريين او ذويهم على يد جماعات متطرفة في غير بلد. الا أن الجدال المحتدم بشان هذه التسريبات وأحقية من قام بها والدفاع عن فكرة التضحية من اجل بلوغ عالم اكثر شفافية يتسنى الناس فيه معرفة ماذا تفعل حكوماتهم في الخفاء، كان موضوع الفيلم الوثائقي (WikiLeaks) للمخرج مارك ديفيز والذي يعد الفيلم الافضل الذي عالج هذه القضية على نحو اقل درامية واقرب الى المنطق.



## الأدب النسوي ماذا يعني؟؟

## د. سمير الخليل



إلى الأدب العام لوجود تيار يرفض الاقرار بوجود (أدب نسوي) يمكن تمييزه عن أدب الرجل، فإن كان مصطلح (نسوي) دالا على حركة سياسية آيديولوجية تنزع إلى إعادة التوازن الفكري والثقافي للعلاقات بين الرجل والمرأة، تمثلت بالحركة النسوية فإن ذلك يميزه عن مصطلح (نسائي) الدال على أبعاد بايولوجية المرأة، ولكن تسلط مصطلح (النسوي) على المفاهيم التي كانت تحت طائلة النسائية كالأنثوية لعجزها في الدخول إلى وجدانية المرأة وسير عالمها الداخلي، لكن يظل مصطلح النسوي مع ذلك مهددا بعد ان تداوله الباحثون بمفاهيم متعددة حتى أصبح من العسير الوقوف على مصطلح مفهوم واحد محدد له، وبات من المغالطات العويصة التي واحد محدد له، وبات من المغالطات العويصة التي المكن التكهن بها، تشير (د. شيرين أبو النجا) إلى فال هناك فرقا بينهما حيث تلحظ إن النسوي يتجه

تعددت تسميات الأدب النسوي، وتنوعت مفاهيمها، فهناك (الأدب النسائي) و(الكتابة النسائية) و(الأدب الأنثوي) و(الكتابة النساء) وفضلاً الأنثوي) و(الأدب الأنوثي) وهو المصطلح الأكثر تداولا في دراسات ما بعد الحداثة والدراسات المعاصرة في العراق، فالنسوية هي خاصية سياسية قبل أن تستولي على بعض الجوانب التي ترتبط بالخاصية النسائية للمرأة، وهذا الاستيلاء هو الذي يعني تداخل مصطلح النسوية مع مصطلحات مجاورة، أبرزها النسائية والأنثوية، على الرغم من وجود فروق بين لهذا التداخل أسبابه التي أسهمت في طمس هذه لهذا التداخل أسبابه التي أسهمت في طمس هذه الفروقات ربما أدى إلى ان دراسة الأدب النسوي لا تخلو من إشكاليات عدة لعل أبرزها التشكيك في قدرة المصطلح نفسه على معالم تميزه للانضمام



إلى الوعى الفكرى والمعرفى والسمة (الجندرية) بينما النسائى يتجه إلى الجنس البايولوجي للمرأة، لذا فهي تعرّف (النص النسوي) بأنه النص الذى يجعل المرأة بوصفها فاعلا ثقافيا وانسانيا وهو النص القادر على تحويل الرؤية المعرفية والإنطولوجية إلى علاقات نصية، ومن هنا يغدو الاختلاف في المصطلح، وفي المفهوم، والمرجعية، قد قام على الدوال (النسوى) و(النسائي/ الأنثوي/ المؤنث) غير ان د. نادية هناوى تضع اشتراطات للقصيدة النسوية، إذ تسميها (القصيدة المؤنثة) او (الأنثوية) أما القصيدة النسوية، لديها، فتعنى بالإبداع الشعرى الذى يجعل المرأة مركزا سواء أكان صاحب الابداع رجلا أو امرأة كما شاع لدى بعض الدارسين، ولهذا عدت د. نادية هناوى نزار قبانی، وزهیر بهنام بردی، شاعرین نسویین وتؤشر على بعض تموضعات (القصيدة المؤنثة) في العراق وايضاح بعض المبررات التي تجعل هذه القصيدة تتمتع بأحقية التولد ومشروعية التشكل.

الاشتراطات التي وضعتها د. نادية هناوي جاءت في رأيي لتكون بمثابة بيان تأسيس للقصيدة المؤنثة في العراق وهذه الاشتراطات ليست برتوكولات اخلاقية في كيفية السلوك وإنما قواعد على أدائية تفعل ما تقوله وتؤدي ما تزعم الحديث عنه، إنها قواعد عملية وليست ضوابط قهرية، أو إملاءات قسرية فهي قواعد ديموقراطية في جني ثمار الحرية والشعر –عادة – يؤمن بالحرية لأنه يسبق كافة المجالات الأدبية في وضع سياسة التحرر هل ندعي زورا اذا قلنا بأن مشكلاتنا اليوم تتلخص في

معضلة كيفية فهم سؤال الحرية!!! هذا السؤال الذي يمتحن صدق نوايانا بقدر ما يفضح مزاعمنا في إدارة التحرير والمعرفة، الحرية هي المفتاح الثمين في فتح خزائن التجربة الانسانية شرط ألا تتحول إلى نقيضها أي سلب الحرية بالحرية ذاتها.

سأحاول في خضم المصطلحات الشائعة حول هذا الأمر، كالأدب النسوى، والأدب الأنثوى وأدب النساء، والكتابة النسائية، وكتابة النساء التي توقع المنافى في اشكالات الفهم والحيرة (أحاول) أن اخلص المتلقى من الإرباك واقترح تسمية واحدة أو على أكثر تقدير تسميتين، أأمل أن تشيعا في دراستنا الأكاديمية، والنقدية عموما وهما (الأدب النسوى) و(الأدب الأنثوى) وإن كنت أرغب في اعتماد (الأدب النسوى) مصطلحاً مستقراً وثابتاً نتبناه على أنه كلما تكتبه المرأة من أجناس أدبية، اعتمادا على (منتج النص)، وليس على أساس مضامينه، فكل ما تبدعه المرأة (أدب نسوى) لأن انبثاقه يقتضى التمييز عن ما هو شائع من (أدب ذكورى) وإن كانت التسمية الأخيرة غير شائعة، وإن كان الابداع الانساني لا يميز هذا عن ذاك، غير أن المرأة أرادت أن تحقق ذاتها المستلبة اجتماعيا وإبداعيا من هيمنة الثقافة الذكورية، فأشاعت ذلك المصطلح أما (الأدب الأنثوي) فهو أدب تكتبه امرأة، حصراً، ويتناول قضية لها صلة مباشر بأمورها السيكولوجية والجسدية، وما يتصل بهما من آلام المخاض والولادة والحمل، وما يترتب عليها من مشكلات نفسية وإن كنت أريد إشاعة مصطلح واحد (الأدب النسوى) كما حددناه أعلاه.



## فنان العدد

## الفنان سعد علي

- ولد بالعراق عام (1953) بمدينة الديوانية. - درس الفن في السنوات الأولى بمدينة الديوانية على

ـ درس العن في السنوال 1 وفي بفريت الديوانية على يد الفنان "جاسم فرحان"، وفي مرحلتي الدراسة المتوسطة والثانوية على يد الفنان "كاظم السهيل" الذي يُعَدُ فنان المدينة آنذاك.

- أسس جماعة الخط مع مجموعة من الفنانين بمدينة الديوانية هم كل من "بشير مهدي، سامي غافل، فارس خنطيل، نعمة الموسوي، أسامة ختلان".

عمل بين عامي 1972 ـ 1977 في مرسم الفنان هاشم الورد بمدينة الكاظمية في بغداد ودرس على يد الفنان إسماعيل الشيخلي حين كان مدرسا في أكاديمية الفنون الجميلة – بغداد.

عمل مصمم من عام 1974 إلى عام 1976 بمدينة الكاظمية.

ـ درس الفن في أكاديمية الفنون الجميلة في بيروجة وفلورنسا الإيطاليتين 1980 ـ 1984 على يد الفنان فيرو "Fero".

ـ أسس أستوديو الرسم في مدينة فلورنسا الإيطالية 1980 ـ 1984 .

ـ عمـل في أستوديو "بن لون" و" وانيكَوني" بشارع الفنانين بفلورنسا 1982 .

ـ أسس جماعـة "Tei" بمدينة أوتريخت الهولندية

عام 1985 ـ 1995 ، ويملك مرسماً فيها حتى اليوم.

- أسس مع زوجته "يوكا فريما" مرسم الفن بمدينة فلورنسا الإيطالية.

- يمتلـك مرسمــا في جنــوب فرنسا منــذ عام 1998 يتردد عليه بـاستمرار .

- انتقل إلى أسبانيا عام 2004 حيث يعيش ويعمل في مدينة فالينسا.

عمل مع مؤسسة "كوبرى" الهولندية ومؤسسة "أيرك براون" للفنون بالبرتغال ومؤسسة "فيرا أرت Arts Fera " للفنون العالمية.

- عضو في تجمع كوبرى الهولندية، عضو نقابة الفنانين الهولنديين، عضو جمعية التشكيليين الأسبان، عضو جمعية التشكيليين الأسبان، عضو جمعية التشكيليين العرب.

أعمال في المتاحف وأعمال خاصة ومقتنيات في : قاعة الفن الحديث "كولبنكيان" عام 1975 بغداد. بغداد ، قاعة جمعية التشكيليين العراقيين – بغداد المكتبة المركزية بمدينة الديوانية ، مقتنيات لعائلة الوردي بمدينة الكاظمية – بغداد. جدارية في نادي ومطعم بابل – بغداد ، المركز الثقافي العربي – دمشق، المركز الثقافي "Le Lame" في مدينة